

المریئ فی الایسْلَام

سلیمان آزادی کا تصویر

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

مولانا ابوالکلام آزاد

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر جلیل دین کی کاؤنٹریں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں۔ ←

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الجِرْبَةُ فِيِّ الْاسْلَامِ

اسلام میں آزادی کا تصویر

ابوالکلام آزاد

www.KitaboSunnat.com

مکتبہ جمال

تھرڈ فلور، حسن ماکیٹ، اردو بازار لاہور

فون 7232731

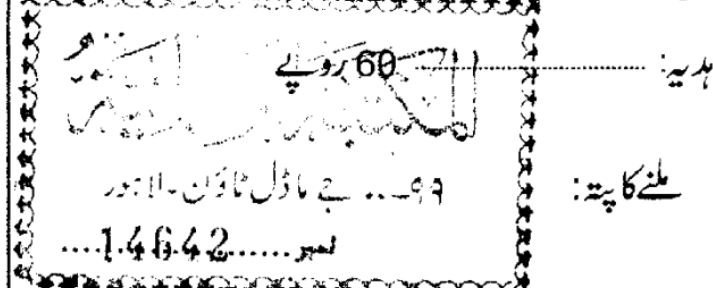
## جملہ حقوق محفوظ ہیں

259

111

نام کتاب: ..... اسلام میں آزادی کا تصور  
 نام مصنف: ..... مولا نا ابوالکلام آزاد  
 اہتمام: ..... میاں شبیر احمد کھٹانہ  
 ناشر: ..... مکتبہ جمال، لاہور  
 مطبع: ..... اصغر پرنس، لاہور  
 تعداد: ..... پانچ سو

سن اشاعت: 2004



تحریڈ فلور، حسن مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

فون: 7232731

Email: maktaba\_jamal@email.com

maktabajamal@yahoo.co.uk

## فہرست مندرجات

| پیش نظر افضل حق قرشی | کتابخانہ عمومی          | مکالمہ |
|----------------------|-------------------------|--------|
| ۳۲                   | نظام جمہور کا تیرسا رکن | ۵      |
| ۳۳                   | حضرت امیر کی تصریح      | ۹      |
| ۳۴                   | بیزید کی خلافت سے انکار | ۱۳     |
| ۳۵                   | بنوامیہ                 | ۱۷     |
| ۳۶                   | طریق بیعت نقیہ شوریٰ ہے | ۱۸     |
| ۳۷                   | فقہاء متكلّمین          | ۲۲     |
| ۳۸                   | عام کتب عقائد موجودہ    | ۲۳     |
| ۳۹                   | اور نظام حکومت اسلامیہ  | ۲۴     |
| ۴۰                   | دوسری بحث               | ۲۵     |
| ۴۱                   | مساویت حقوق و مال       | ۲۶     |
| ۴۲                   | انک لعلی خلق عظیم       | ۲۷     |
| ۴۳                   | خطیفہ اسلام کے اختیارات | ۲۸     |
| ۴۴                   | خطیفہ وقت کے مصارف      | ۲۹     |
| ۴۵                   | شاہ انگلستان کی تجوہ    | ۳۰     |
| ۴۶                   | شہنشاہ جرمی             | ۳۱     |
| ۴۷                   | خطیفہ اسلام کے مصارف    | ۳۲     |
| ۴۸                   | حضرت معاذ کی تصریح اور  | ۳۳     |

| خلافتِ اسلامی کی اصلی قصور        | ٣٦ | حریت رائے ایک شے ہے            | ۷۷  |
|-----------------------------------|----|--------------------------------|-----|
| شُرک فی الصفات                    | ۳۸ | مowanع حق گوئی                 | ۸۰  |
| ماضی و حال                        | ۳۹ | ناجائز حسنِ اعتقاد             | ۸۰  |
| توطییہ مباحثت آیت اور             | ۵۲ | محبت باطل                      | ۸۲  |
| مباحثت گذشتہ پر ایک اجمالی نظر    | ۵۷ | خوف                            | ۸۳  |
| مہادی حریت                        | ۵۸ | طبع                            | ۸۵  |
| حقوق انسانی کا یورپ میں اعلان     | ۶۳ | عداوت                          | ۸۸  |
| احکام اسلامیہ و نظام خلافتِ راشدہ | ۶۴ | کلاسِ مطالب                    | ۸۹  |
| یورپ کی ناکامیاب جستجوے مقصد      | ۶۵ | احادیث و آثار                  | ۹۱  |
| اور انقلاب فرانس کی ناکامی        | ۶۶ | سو سائی اور امر بالمعروف       | ۹۱  |
| رجوع بِ مباحثتِ بقیہ              | ۷۰ | راستبازی کی ہبیت اور خدا کا ذر | ۹۲  |
| حریت اور حیاتِ اسلامی             | ۷۱ | فرد کی محبت اور قوم سے عداوت   | ۹۳  |
| قرآن حکیم کی تصریحات              | ۷۱ | کشتنی کی تمثیل                 | ۹۳  |
| تساخ اور قول حق                   | ۷۳ | امم گذشتہ اور عذابِ الہی       | ۹۵  |
| ایک شبہ کا ازالہ                  | ۷۳ | امر بالمعروف اور رعایۃِ الہی   | ۹۸  |
| حریت رائے اور قول حق کی تعریف     | ۷۶ | مقدس پیشین گوئی                | ۱۰۱ |
| ہر مسلمان کو فطرشا آزاد گواہ      | ۷۶ | الی جہاد فی سبیل اللہ          | ۱۰۲ |
| حق پرست ہونا چاہیے                | ۷۶ | اقسامِ جہاد                    | ۱۰۳ |
| ہر مسلم خدا کا گواہ صادق ہے       | ۷۷ | واعظ و خطب۔ الحریت فی الاسلام  | ۱۰۶ |
| ادائے شہادت ربانی اور             |    |                                |     |

## پیش لفظ

دنیا کے بہت سے الفاظ اور اصطلاحات کی طرح "آزادی" کا مفہوم بھی اسلامی لغت میں اس مفہوم سے بہت کچھ مختلف ہے جو دنیا کی دوسری قویں اس لفظ سے سمجھتی ہیں۔ مسلمانوں کے نزدیک آزادی کا مفہوم یہ ہے کہ انسان اللہ کے سوا ہر اطاعت و بندگی سے آزاد ہو جائے۔ یہاں تک کہ خود اپنے نفس، اپنی خواہشات اور اپنی قوم کی حاکیت کا کوئی پہندا بھی اس کی گردن میں باقی نہ رہے۔

پیش نظر کتاب اصل میں حضرت مولانا ابوالکلام آزاد کے ان مقالات کا مجموعہ ہے جو "الہلال" دو راول میں شائع ہوئے تھے۔ ان میں آپ نے اسلام کے تصور آزادی پر تفصیل سے بحث کی ہے۔ تصور آزادی کو تاریخی تناظر میں دیکھتے ہوئے آپ تحریر فرماتے ہیں:

ہم نے تورات کے اسفرار دیکھے ہیں، زبور کی دعائیں پڑھی ہیں، سلیمان کے امثال نظر سے گزرے ہیں، یسوع کی تعلیماتِ اغلاقیہ کے وعظ نے ہیں، ہم نے ان میں ہر جگہ خاکساری، انکساری، ظلم، درگذر، تسامح، اور عفو و کرم کے ظاہر فریب اور سراب صفت مناظر کا تماشا دیکھا ہے۔ لیکن کیا ان میں اصول اخلاق کا بھی پتہ لگتا ہے جو قوموں میں خود داری، سر بلندی، اور حق گوئی کا جو ہر پیدا کرتے ہیں؟ جن کی نظر میں بمقابلہ حق، آقا و غلام، بادشاہ و گدا، عالم و جاہل، تریب و بعدید اور سب سے بڑھ کر یہ

کہ خود اپنا نفس اور غیر، سب برابر نظر آتا ہے۔ جن کی راست گوئی، حریت پسندی اور حق پرستی کی عروۃ الوثقی کونہ تو تلوار کاٹ سکتی ہے، نہ آگ جلا سکتی ہے اور نہ محبت و خوف کا دیوتہ رکھ سکتا ہے۔ ”کیونکہ اس نے وہ مضبوط قبضہ پکڑا ہے جس کے لیے کبھی ٹوٹنا ہے ہی نہیں“۔ اسلام ایک طرف مسلمانوں کی تعریف یہ بتاتا ہے کہ ”مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے مسلمانوں کو تکلیف نہ پہنچے“۔ دوسری طرف مسلمانوں کی حقیقت یہ ظاہر کرتا ہے کہ اگر خدا و شیطان، حق و باطل، معروف و منکر اور خیر و شر کا مقابلہ ہو تو وہ رضاۓ خدا، نصرت حق، امر معروف اور دعوت خیر کے لیے ”آسمانوں کے نیچے کی کسی ہستی کی پروانہیں کرتے“۔

مولانا مرحوم کے نزدیک اخلاق کی جان حریت رائے، استقلالی فکر اور آزادی قوم ہے۔ آپ کے خیال میں ”قوم کے نظام اخلاق و نظام عمل کے لیے اس سے زیادہ کوئی خطرناک امر نہیں کہ موت کا خوف، شدائد کا ذر، عزت کا پاس، تعلقات کے قیود، اور سب سے آخر قوت کا جلال و جبروت، افراد کے افکار و آراء کو مقید کر دے۔ ان کا آئینہ ظاہر، باطن کا عکس نہ ہو۔ ان کا قول ان کے اعتقادِ قلب کا عنوان نہ ہو، ان کی زبان ان کے دل کی سفیر نہ ہو“۔ آپ کے نزدیک اس سے زیادہ مکروہ و مغوض شے اللہ کی نظر میں کوئی نہیں ہے۔

مولانا مغفور کے خیال میں اسلام آزادی اور جمہوریت کا ایک مکمل نظام ہے، جو نوع انسانی کو اس کی چھینی ہوئی آزادی واپس دلانے کے لیے آیا تھا۔ ”یہ آزادی پادشاہوں، اجنبی حکومتوں، خود غرض مذہبی پیشواؤں اور سوسائٹی کی طاقتوں جماعتوں نے غصب کر کھلی تھی۔ وہ سمجھتے تھے کہ حق طاقت اور قبضہ ہے۔ لیکن اسلام نے ظاہر ہوتے ہی اعلان کیا کہ حق طاقت نہیں بلکہ خود حق ہے اور خدا کے سوا کسی کو سزاوار نہیں کہ بندگان خدا کو

اپنا حکوم اور غلام بنائے۔ اس نے امتیاز اور بالادستی کے تمام قوی اور نسلی مراتب یک قلم مٹا دیے اور دنیا کو یہ بتلا دیا کہ سب انسان درجے میں برابر ہیں اور سب کے حقوق مساوی ہیں۔

اس سلسلے میں اسلام کی تعلیم اور مسلمانوں کے تضادِ عمل کے حوالے سے آپ تحریر فرماتے ہیں:

[اسلام] ایک تعلیم ہے کوئی پچیدہ راز نہیں۔ اس کی تعلیم کی جو حقیقت ہمارے سامنے ہوگی، وہ ہمیشہ قائم رہے گی۔ کوئی تعلیم تجربے کی ناکامیوں کی ذمہ دار نہیں ہو سکتی۔ تجربہ حالات وحوادث اور اپنے اطراف و ماحول سے وابستہ ہوتا ہے۔ پس دنیا میں کبھی کامیابیاں ہوتی ہیں، کبھی ناکامیاں۔ لیکن قانون اور تعلیم کی حقیقت ہمیشہ غیر متزلزل ہوتی ہے۔ اسلام کے احکام اس کے پیروؤں کی غلطیوں سے ملوث نہیں ہو سکتے۔

آپ کے نزد یک غلامی خدا کی مرضی اور اس کے قانون کے خلاف ہے۔ چنانچہ آپ اپنے اس اعتقاد کا یوں اعلان کرتے ہیں:

”آزاد رہنا ہر فرد اور قوم کا پیدائشی حق ہے۔ حکومی اور غلامی کے لیے کیسے ہی خوش نام نام کیوں نہ رکھ لیے جائیں، لیکن وہ غلامی ہی ہے اور خدا کی مرضی اور اس کے قانون کے خلاف ہے۔“

”اسلام اور آزادی“ میں قاری کو اسلام اور جمہوریت، مساوات اسلامی، نظام جمہوریت، خلافاء کا طرزِ عمل، خلیفہ اسلام کے اختیارات، قوموں کے زوال کے اسباب، اسلام کا پیغام، جہاد اور اس کی تفصیل پر خیال افروز بحث ملے گی۔ امید ہے کہ اس سے

آزادی کے مفہوم پر اسلامی تعلیمات کی بہتر تفہیم ہوگی۔

مکتبہ جمال افکار آزادی اشاعت کا ادارہ ہے۔ اس کے جواں ہمت ناظم عزیزی مختار احمد کھٹانہ لائی ٹیچسین ہیں کہ انہوں نے مولانا مر حوم و مغفور کی تحریروں کو خوبصورت انداز میں پیش کرنے کا عزم کر رکھا ہے۔ اللہ سے دعا ہے کہ ان کی ہمت میں استقلال دے اور توفیق خاص بخشے کہ وہ اس کام کو خوب رزانداز میں کرتے رہیں۔ آمین۔

### فضل حق قرشی

چنگاب یونیورسٹی، لاہور

## الجَنِينُ فِي الْإِسْلَامِ

اے یاران مجلس! بہت سے مالک اور آقابالینا اچھا ہے یا ایک ہی خدائے قہار کے آگے جھکتا۔ تم جو اللہ کو چھوڑ کر دوسرے معبودوں کی پوجا کر رہے ہو، تو یہ اس کے سوا کیا ہے کہ چند نام ہیں، جو تم نے اور تمہارے پیشوؤں نے گھر لیے ہیں؟ حالانکہ خدا نے تو اس کے لیے کوئی سند پیشی نہیں۔ اے گمراہ! یقین کرو کہ تمام جہاں میں حکومت صرف اس ایک خدا ہی کے لیے ہے، اس نے حکم دیا ہے کہ صرف اسی کے آگے جھکو۔ یہی دین اسلام کا سیدھا راستہ ہے لیکن افسوس کہ اکثر لوگ ہیں جو نہیں سمجھتے۔

يَصَاحِبِي السَّجْنَ وَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقَوْنَ  
 خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ۝  
 تَعْبُدُونَ مِنْ ذُوْنَهِ إِلَّا أَسْمَاءً  
 سَمَيْتُمُوهَا آنَّمَ وَابْنَوْكُمْ مَا أَنْزَلَ  
 اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَنٍ ۝ أَنِ الْحُكْمُ  
 إِلَّا لِلَّهِ ۝ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ  
 ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ وَلِكُنَّ أَكْثَرَ  
 النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۝

(۲۰-۳۹:۱۲)

انسان کے تمام نوعی فضائل و محاسن و علوم و شرف کا اصلی منبع (توحید) ہے۔ اس کا اعتقاد انسان کو خدا کے آگے جس قدر تذلل و تعبد اور انکسار و ابہال کے ساتھ جھکاتا ہے، اتنا

## الحریت فی الاسلام

ہی خدا کی پیدا کی ہوئی تمام کائنات کے آگے سر بلند و مغور کر دیتا ہے، دنیا کی کوئی طاقت اور خدا کے سوا کوئی ہستی، اس کے دل کو مرعوب و حکوم نہیں کر سکتی، وہ ایک چوکھت پر سر جھکا کر، اور تمام بندگیوں اور فرمانبرداریوں سے آزاد ہو جاتا ہے اور ایک کا ہو کرس کو اپنا بنا لیتا ہے۔

(اسلام) اسی اعتقاد کی دعوت لیکر آیا، اور ان **الحکمُ إلَّا لِلَّهِ** کی صد اکے ساتھ حکومت خاندان، نسب، رسم و رواج، اور تمیز قوم و مرز یوم کی وہ تمام بیڑیاں کٹ کر گر گئیں؛ جنکے بوجھ سے نوع انسانی کے پاؤں شل ہو گئے تھے۔ لیکن یہ کتنی تعجب کی بات ہے کہ آج صدیوں سے اسکے پیروں اپنے اندر اس حریت بخش تعلیم کا کوئی ثبوت نہیں رکھتے، ان کے تمام اعمال یکسر نفس و ادھام اور انسان و اجسام کی غلامی و تعبد کا نمونہ ہیں۔ اور وہ جن بیڑیوں کو کاشتے آئے تھے، ان سے زیادہ بوجھل بیڑیاں آج خود ان کے پاؤں کا زیور ہیں۔

بسوخت عقل زیرت کہ ایں چہ بوجھی ست!

پھر کیا ایک ہی علت دو متفاہد تائج پیدا کر سکتی؟ اور کیا تاریخ اسلام کے آغاز کے صفحے اس کے وسط و آخر کے مقابلہ میں غلط اور پُفریہ تو نہیں ہیں؟ اور اگر نہیں ہیں تو کیا اسلام کی دعوت کی گھری اچندا بتدائی سالوں ہی تک کے لئے کوئی گئی تھی؟  
یہ سوالات ہیں جو قدرتی طور پر اس موقعہ میں پیدا ہوتے ہیں۔

گذشتہ نصف صدی سے عالم اسلامی کی نئی بیداری آزادی و حریت کے ولولوں سے معور ہے۔ علی الخصوص پچھلے چھ سالوں کے اندر تمام اسلامی ممالک میں جمہوریت اور آزادی کی تحریکیں پیدا ہوئیں، ایران اور شرکی میں پارلیمنٹیں قائم ہوئیں، اور بار بار یہ ظاہر کیا گئی کہ اسلام خود اپنے اندر جمہوریت اور مساوات کے اصول رکھتا ہے، اور یہ جو کچھ ہوا، اُسکی

تعلیم کا اصلی منشاء اور اقتضا تھا، مگر انقلاب عثمانی پر یورپ کے اخباروں و قائم نگاروں، اور عام الیہ قلم نے جس قد رتحریں لکھیں، مجھ کو یاد ہے کہ ان میں کوئی قلم ایسا نہ تھا، جس نے شک و شبہ کے ساتھ بھی اس بیان کے قبول کرنے میں تامل نہ کیا ہو۔ مسٹر (ای۔ ایف۔ نائٹ) جو عرصے تک یورپین ٹرکی کے متعدد مقامات میں رہ چکا ہے، اور بقول خود سیکڑوں مسلمانوں کا دوست اور اسلامی معلومات کو ایک مسلمان سے بہتر جانے والا ہے۔ سلطان عبد العزیز کے واقعہ تحول کا ذکر کرتے ہوئے لکھتا ہے۔ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ بعض لوگوں کا ایسا خیال ہے کہ سلطان عبد العزیز کو ایک نااہل اور ناقابل حکمرانی ہونے کی وجہ سے معزول کرنا قرآن کی تعلیم کے عین مطابق تھا، مگر فی الحقيقة ایسا نہیں اور پہلے مسلمانوں کے عقیدے میں دستوری گورنمنٹ مذہب اقبال نہیں کی جاسکتی۔ البتہ نوجوان ترکوں کا یہ بیان ہے کہ اسلام ظلم آوری کو پسند نہیں کرتا، اور اس نے قوموں اور ملکوں کو اپنے اوپر آپ حکومت کرنے کا حوصلہ دلایا ہے، چنانچہ اب کچھ مدت سے قرآن کی چند آیتیں بتلائی جاتی ہیں، جن کا خلاصہ یہ ہے کہ خدا ظلم کرنے والوں سے محبت نہیں کرتا، اور جب لوگ اپنے کاموں کا باہمی مشورے سے انتظام کرتے ہیں تو خدا ان کو اجرب دیتا ہے۔

*Awakening of Turkey (page 8)*

مسٹر (نائٹ) اسلامی معلومات کی واقفیت پر نازار ہیں، مگر ہم کو معلوم ہے کہ مشرقی معلومات کے تحریک یورپ کی اصلاح میں کتنا ظرف ہے، اس لئے انکا بیان چند اس قابل اعتناء نہیں، لیکن پروفیسر دیمبرے جس نے ترکی کے قلب میں رہ کر نشوونما پائی ہے، جو برسوں مسلمانوں کے قافلوں میں ایک مسلمان سیاح یقین کیا گیا ہے جو قرآن کی سورتوں کی عربی لیب ولجه میں تلاوت کرتا ہے، اس ہولے کا ذکر کرتے ہوئے، جو شیخ الاسلام نے سلطان عبد العزیز کے عزل پر لکھا تھا، رقم طراز ہے۔ ”چونکہ تمام مذہبی کتابوں میں کھیج تاں

## الحریت فی الاسلام

کے تاویلیں کی جاسکتی ہیں، اس لیے قرآن کی آیتیں کافی نہیں ہیں گورنمنٹ اور حریت و مساوات کی تائید میں بآسانی مل سکیں، لیکن یہ تمام بدعتیں دراصل یورپ سے حاصل کی گئی تھیں، گواں کامیونیٹ اسلام قرار دیا گیا، اور پیغمبر اسلام کے اس قول سے کہ شاور ہم فی الامر (اپنے معاملات کے لئے با ہم مشورہ کر لیا کرو) پارلیمنٹ قائم کرنے کی تائید ثابت کی گئی۔

پھر ایک دوسرے موقع پر اسلام کو عام ایشیائی مطلق العنایی سے ناقابل استثناء قرار دیتے ہوئے لکھتا ہے۔

”کہا جاتا ہے کہ خلافت راشدہ کے دور کے حکمران عدل و انصاف سے متصف تھے، خلیفہ اونے منصب خلافت قبول کرتے ہوئے مسلمانوں سے کہا جب تک انصاف پر چلوں میرا ساتھ دو، اور اگر اسکے خلاف کروں تو طامت کرو، جب تک میں احکام شریعت کی تعییں کروں، تم کو میری اطاعت کرنی چاہئے، لیکن اگر تم دیکھو کہ میں بال بر ابر بھی راہ شریعت سے ہٹ گیا ہوں تو میرا کہنا ہرگز نہ مانو، خلیفہ دوم کی نسبت بھی ایسا ہی کہا جاتا ہے جو مسلمان آج کل کی آزادانہ طرز حکومت پر شیفتہ ہیں، وہ اس طرح کی بہت سی نظریں پیدا کر کے مسلمان بادشاہوں کے عدل و انصاف کو ثابت کرنا چاہتے ہیں۔ اگر یہ مان بھی لیا جائے کہ اسلام کے دور اول میں فرمانزواؤں کا بھی حال تھا، تو بھی یہ حالت دیریک قائم نہیں رہی۔“

Western Light & Eastern Land Vol.3.P.32

اس کے بعد تاریخ اسلام کی اس مزعومہ عام شخصیت اور استبداد پسندی میں بعض فرمانزواؤں کا عدل ولیاقت سے انصاف تسلیم کرتا ہے، لیکن مثال میں بابر، حسین مرزا، اور ہمايون و اکبر کے سوا، تاریخ اسلام کے اس عظیم الشان ماہر کو اور کوئی نام نہیں ملتا! و ذلك

مبلغهم من العلم۔

یہ یورپ کے ایک مشہور مستشرق کا خیال ہے، اور گو ”وشاورهم فی الامر“ ہم کو پیغمبر اسلام کے اقوال میں نہ ملے، مگر قرآن سے ڈھونڈ کر نکال سکتے ہیں، اور اسکی اتنی واقعیت کو غنیمت سمجھتے ہیں۔

اسلام کے ماضی و حال کا جب مقابلہ کیا جائیگا۔ تو اس طرح کے خیالات کا پیدا ہونا قدرتی ہے، ایک ضعیف ولب گور بیمار اگر اپنی صحت و توانائی کے عہد کی طاقت آزمائیوں کو بیان کرے تو عجیب نہیں کہ سننے والے نحیف وزار چہرے کو دیکھ کر تسلیم کرنے میں متاثل ہوں۔ مسلمان آج اپنے بڑھاپے کے انحطاط و اضلال میں بتلا ہیں۔ ان کے قومی مضامی ہو چکے، اور ان کے چہرے پر رونق شکنگی کی جگہ، افسردگی اور مردی کی چھائی ہے۔ پھر ان کے ذکر جوانی درعہد پیری، ”کوآج کون بغیر شک و شبہ کے تسلیم کریں گا؟“ گری ہوئی دیواروں اور شکستہ اینٹوں کا ذہیر ممکن ہے کہ کبھی ایک قصر چہل ستون ہو، مگر اس وقت تو ایک مٹی کے ذہیر سے زیادہ نہیں!

قادم دام برکنخش و شادم، یاد آں ہمت

کہ گریسر غمی آمد بدام، آزادی کردم

تا ہم جتو کرنی چاہئے کہ اسلام کی جمہوریت اور آزادانہ روح کی نسبت آج جو کچھ کہا جاتا ہے وہ یورپ کے اثر سے پیدا کی ہوئی تاویلیں اور انقلاب فرانس کی بخشی ہوئی حریت کا عکس مستعار ہیں، یا خود اسلام اپنی روز پیدائش ہی سے اس روح کو اپنے اندر رکھتا تھا، اور کیا یہ واقعی مشرناکت اور ویتمبرے کے الفاظ میں ”چند رسول“ کے نواز ایدہ خیالات ہیں، یا تیرہ سو برس سے اسلامی دعوت و تعلیم کے صحائف و اسفار میں مدفن چلے آتے ہیں؟

## ایک دوسرًا گروہ

علاوه بر اس جتنی و تخصص کے لئے مذکورہ صدر خیالات سے بھی بڑھ کر ایک اور خیال محرک ہے۔ اسلام کے متعلق یورپ اور مسیحیت کی ضلالت اندریشی عام ہے۔ اس نے اب تک جو کچھ سمجھا ہے اور ظاہر کیا ہے، وہ تمام تر مجموع افتر اوا کاذب ہے، وہ اس جسم کے کسی حال و خط کے دیکھنے میں غلطی نہیں کرتا، بلکہ اسکی نظر میں از سرتاپا اس کی ہیئت و صورت مکروہ ہے۔ پس اگر اسلام کی تعلیم حریت کے متعلق وہ اس طرح کے خیالات رکھتا ہو تو یہ چند اس عجیب و مستعد نہیں۔

لیکن بد بختنی یہ ہے کہ اسلام کی تعلیم کے سمجھنے میں ہمیشہ غیروں سے زیادہ خود اپنوں نے ٹھوکریں کھائی ہیں۔

گذشتہ دس سال کے اندر ایران اور ژرکی کے اندر جمہوریت کی تحریکیں بار آؤ در ہوئیں، اور نظام حکومت شخصی استبداد حکمرانی کی جگہ دستوری و آینی طرز حکومت پر قرار پایا اس قسم کے انقلابات قدرتی طور پر امن و سکون حاصل کرنے کے لئے ایک زمانہ مہد کے محتاج ہوتے ہیں۔ بیمار آدمی کو گوہتر سے بہتر نہیں مل جائے، مگر اسکے استعمال کے نتائج کے لئے انتظار ناگزیر ہے، بد قسمتی سے ان دونوں حکومتوں کو ناگہانی انقلاب کے قدرتی نتائج، اختلال و احتشام، اور ا جانب کے فشار و بحوم سے مہلت نہ ملی، اور اسکے بعد ہی بر بادیوں اور تباہیوں کا ایک سلسلہ غیر منقطع شروع ہو گیا۔ علی الخصوص دولت عثمانیہ، جو موجودہ جنگ کی بر بادیوں سے بالکل نیم جان ہو گئی ہے۔

عام نگاہیں جو انقلاب حکومت سے نتائج عاجله کی منتظر تھیں، انہوں نے دیکھا کہ نتائج مطلوبہ ایک طرف، انقلاب کے بعد تو پچھلی حالت بھی قائم نہ رہ سکی، اور بر بادیوں کا

ایک سیاہ عظیم ہر طرف امنڈ آیا۔ بظاہر ہر مقدم واقعہ، موخر کی علت ہوتا ہے، اس لئے بہتوں نے یقین کر لیا کہ یہ تمام بر بادیاں صرف دستوری حکومت کے نتائج ہیں، اور پھر اس الزام سے اسلام کو بچانے کے لئے یہ سمجھ لیا گیا کہ اسلام صرف شخصی حکومت ہی کا مجوز ہے، اور ”مشورہ“ اور ”شوریٰ“ سے حکومت دستوری مقصود نہیں، یا ہے بھی تو وہ کوئی اور شے ہوگی جس کی ہمیں خیر نہیں۔ کم از کم دستوری نظام حکومت کو تو اس سے کوئی تعلق نہیں!

اس طرح وہی اعلام، جو کل تک شخصیت کا دشمن اور حکومت مستبدہ کا قامع یقین کیا جاتا تھا، اور اسکے لئے قرآن کریم کی آیات سے استدلال کیا جاتا تھا، ترکی اور ایران کے حوادث کے بعد آئیں و دستور کا اعد دعو و مخالف ہو گیا! وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ طَإِنْ يَبْغُونَ إِلَّا الظُّنُنَ حَوَّلَ الظُّنُنَ لَا يَغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا (۲۸:۵۳)

آج ہندوستان کے مسلمانوں میں شاید نصف سے زیادہ اخبار میں طبقہ اسی غلطی میں بتلا ہے۔ لیکن فی الحقیقت یہ ایک نہایت خطرناک گمراہی ہے۔ اسلام اگر حریت و جمہوریت کا حامی ہے، تو اس کے لیے وہ ترکی اور ایران کے تجربے کا محتاج نہیں، اور اگر مخالف ہے، تو مدت پاشایا جمال الدین کی تحریک اس کو حامی نہیں بناسکتی۔ پھر ہم کو اسلام کے متعلق ایک ختم فیصلہ کر لینا چاہیے۔ کروہ ایک تعلیم ہے۔ کوئی پیچیدہ راز نہیں ہے۔ اس کی تعلیم کی جو حقیقت ہمارے سامنے ہو گی، وہ ہمیشہ قائم رہے گی، خواہ تمام دنیا کی جمہوری حکومتیں غارت ہو جائیں، خواہ دنیا سے شخصیت واستبداد کا نام و نشان ہمیشہ کے لئے مت جائے۔

کوئی تعلیم تجربے کی ناکامیوں کی ذمہ دار نہیں ہو سکتی۔ تجربہ حالات و حوادث اور اپنے اطراف و ماحول سے وابستہ ہوتا ہے، پس دنیا میں کبھی کامیابیاں ہوتی ہیں

کبھی نا کامیاں۔ لیکن قانون اور تعلیم کی حقیقت ہمیشہ غیر متزلزل ہوتی ہے۔  
 کچھ ہرجنہ تھا اگر لوگ ایران اور ترکی کے انقلاب پر معرض ہوتے، کچھ مفاہم  
 نہ تھا اگر وہاں کے حامیان دستور پر لعنت سمجھتے، اور وہاں کے رجال انقلاب کی سخت سے  
 سخت مذمت کرتے۔ اسلام کے احکام اس کے پیروں کی غلطیوں سے ملوث نہیں ہو سکتے،  
 اور اسلام کی کس تعلیم کا آج ہم نے اپنے تین نمونہ بنایا ہے کہ اس امر خاص میں ہمارا عمل  
 اس کی تعلیم کا آئینہ ہوتا؟ لیکن مصیبت یہ ہے کہ سرے سے جمہوریت اور نظام شوریٰ ہی کو  
 اسلام کا ضد اور مخالف بتلایا جاتا ہے، اور اس طرح اسلام کی دعوت و تعلیم کے متعلق (کہ  
 پیشتر ہی سے غلط فہمیوں اور غلط اندیشیوں میں ملفوظ ہے) ایک نئی اور نہایت سخت تاریکی  
 پھیلائی جا رہی ہے۔

حالانکہ اسلام کو شخصی حکومت کا حامی بتانا ایک ایسی اشد شدید ضلالت ہے، جس کا  
 تصور بھی اس کے دامن حریت پرور کے لئے معصیت گبری سے کم نہیں۔

پس ضرور ہے کہ اس غلط فہمی کا، اس کی ترقی و اشاعت سے پہلے انداد کیا جائے ایسا  
 نہ ہو کہ حوادث و آلام کا فوری اثر نادانوں کو اسلام کے متعلق ایک سخت ضلالت اندیشانہ  
 عقیدے پر استوار کر دے۔ اس کا تو کچھ غم نہیں کہ ترکی اور ایران کے رجال انقلاب کے  
 متعلق دنیا کیا سمجھتی ہے؟ البتہ اسلام کے دامن عصمت پر جہل و تاریکی اور ظلم و استبداد کی  
 حمایت کا دھبہ گوار نہیں کیا جاسکتا۔

من و دل گرفناشیم، چہ باک؟

غرض اندر میاں سلامت اوست

## نظام حکومت اسلامیہ

وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ (۳۸:۲۲)

تمام دنیا میں جمہوریت کے خیالات پھیل رہے ہیں، شخصی استبداد و مطلق الحکمی سے ہر جگہ نفرت کی جاری ہے، اور اس حقیقت کا اعتراض پیغمبیر ہے کہ قانونی و سیاسی آزادی میں تمام انسان مساوی الرتبہ ہیں۔ قوم کو اپنے شراث ملک سے تمتنع کا حق حاصل ہے۔ وہ اس حق میں دوسروں پر مقدم ہے۔

دنیا کی تمام قویں اس حقیقت پر ایمان لا پچکی ہیں، اور ہر ممکن ذریعہ و کوشش سے اس کے حصول کے لیے کوشش ہیں۔ بعض کوششیں ہدف مقصود تک پہنچ پچکی ہیں۔ اور بعض پہنچنے کے قریب ہیں۔

لیکن مسلمان جو دنیا کی آبادی کا پانچواں حصہ ہیں، اب تک اس حقیقت سے بے خبر ہیں اور جو باخبر ہیں وہ ان کے تصور میں اس کی صورت مہیب ہے۔ حالانکہ اس حق طلب اور دادخواہ جماعت میں سب کے آگے مسلمانوں کو ہونا چاہیے تھا، کیونکہ ان کا پیغمبر دنیا میں صرف اس لئے آیا تاکہ انسانوں کو انسان کی غلامی سے نجات دلاتے۔

یورپ کی قویں دور سے کھڑی مسلمانوں کے اعمال و حرکات جہل عن الحقيقة کا تماشا دیکھ رہی ہیں۔ ہم کو از راہ لطف و کرم اس راستے کے شدائند و خطرات سے مطلع کیا جاتا ہے۔ اور وعید و تهدید کی کڑک میں یہ تنبیہ کرنے والی آواز سنائی دیتی ہے کہ ”دیکھنا اس زنجیر کو جس سختی سے کامنا چاہو گے، اسی سختی سے یہ پاؤں میں زیادہ لپٹ جائے گی“، اکثر واعظین سیاست از راہ شفقت و نصیحت دینی ہم کو یہ بھی تلقین کرتے ہیں کہ حریت حکومت کے لئے اس قسم کی کوششیں اور جدوجہد، تعلیمات قرآنیہ کے خلاف اور تاریخ اسلام کے منافی ہیں۔

لیکن واقعہ یہ ہے کہ واقعۃ تازہ نے مسلمانوں کے حیات زندہ کر دیئے ہیں، ان کو اپنا ازیاد رفتہ خواب پھر یاد آ گیا ہے۔ اتباع احکام ربیٰ کے لیے ان میں ایک نیا دلوں پیدا ہو گیا ہے، اور اسلام کی حریت و آزادی کے اس باقی پر پھر انہوں نے نظر ذاتی شروع کر دی ہے، اس لیے ان کے تاصحین و مشقین سیاست کو ان کی ہدایت سے مایوس ہو جانا چاہیے کہ ان کا بگراہ ہوتا ان کے حق میں ہدایت سے بہتر ہے واللہ یہ دی من یشاء الی صراط مسقیم۔

نوبت زہد فروشان ریا کار گذشت

وقت شادی و طرب کر دن رندان بر خاست

اسلام خودا پنے بیان کے مطابق ”رَبَّنَا إِنَّا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الْآخِرَةِ  
حَسَنَةٌ“ دین و دنیا کی اصلاح کے لیے آیا تھا، اور اسی لیے دونوں جہان کی برکات اس کے ساتھ تھیں۔ پھر اگر یہ فرض کر لیا جائے کہ اسلام کے خزانہ ہدایت میں حنات سیاست دنیاوی کا وجود نہیں، تو اس کے یہ معنی ہوں گے کہ نصف خدمت انسانی کی انجام دہی سے وہ مقصرا رہا، جس کا تخلیل بھی کوئی مسلمان نہیں کر سکتا، اس لئے ضروری ہے کہ ہر مسلمان اسلام کے کارنامہ سے سیاسیہ اور طرق اصلاح حکومت دنیویہ سے آج واقعیت حاصل کرے۔

## ظہر الفساد فی البر والبحر

آج سے ۱۳۳ برس پہلے کا واقعہ ہے کہ دنیا استبداد و استعباد کے عذاب الیم میں بتلا تھی۔ غلامی کی زنجیروں نے اس کا بند بند جکڑ رکھا تھا، فرمان روایان ملک، امراء شہر، روسائے قبائل، اپنے اپنے حلقوں فرما روائی میں ارباب امن دون اللہ تھے، اور ان کے ہاتھ میں ان کے اطاعت گذار اور پیر و بالکل مثل معدوم الارادة آلات عمل کے تھے، جن کی

زندگی کا واحد موضوع صرف اپنے قادر قابض کی سمجھیل ہوائے نفس و اتباع مرضات تھا۔ صد اقوال کی حقیقت اور امور و اقدامات کی صداقت کا فیصلہ سلاطین و امراء کے چشم و ابر و کا ایک اشارہ، اور ملوک و رؤسائے کے کام و دہن کی ایک جنمیش کرتی تھی۔ مسیح سے ۷۰۰ یا ابڑ پہلے، ذات شاہی ہر تقدیم سے متصف، ہر احترام فوق العادت سے مقدس، اور ہر نفس و عیوب سے مبرأ تھی، کیونکہ وہ خدا تھی، خدا کا سایہ تھی، یا کم از کم مرتبہ انسانیت سے ایک بالاتر شے ضرور تھی!

فراعنہ مصروف یوتا تھے۔ اسی لئے مصر کے ایک فرعون نے مسیح سے ۷۰۰ یا ابڑ پہلے اپنے درباریوں کو کہا تھا ”ا نار بکم الاعلیٰ“ یعنی مویٰ کا خدا کون ہے؟ تمہارا بڑا خدا تو میں ہوں، ”کلد انیوں کے ملک میں نمرو و بابل کی پرستش کے لیے ہیکل بنتے تھے، ہندوستان کے راجہ دیوتاؤں کے اوتابن کرز میں پر اترتے تھے، روما کا پوپ خدا کے فرزند کا جانشین تھا، اور اس کا آستانہ قدس سجدہ گاہ ملوک و سلاطین۔

روم کے قیصر اور فارس کے کسریٰ، گود یوتا نہ تھے، لیکن فطرت بشریہ سے منزہ، اور مرتبہ انسانیت سے بلند تر ہستی تھے، جن کے سامنے بیٹھنا منوع، جن کے سامنے ابتدائے کلام گناہ، جن کا نام لینا سوء ادب، اور جن کی شان میں ادنیٰ ساعتراض بھی موجب قتل تھا، بیت المال ملکی سامان مصرف، رعایا نے ملک غلامان درگہ شاہنشاہی تھے۔

دنیا اسی تعبد و غلامی اور ذلت و تحقیر میں غوط زن تھی کہ بحر احمر کے سواحل پر ریگستانی سر زمین میں ایک ”عربی بادشاہ“ کا ظہور ہوا، جس نے اپنے مجنونہ زور تو انائی سے قیصر و کسریٰ کے تخت اٹھ دئے، بابائے رومتہ الکبریٰ کے ایوان قدس کی بنیادیں ہلا دیں، تعبد و غلامی کی زنجیریں اس کی شمشیر غیر آہنی کی ایک ضرب سے کٹ کر نکڑے نکڑے ہو گئیں

## الحریت فی الاسلام

اور استقلالِ ذاتِ فکر، حریتِ خیال و رائے، شرف و احترام نفس، مساوات حقوق اور ابطال شاہنشہ کی روشنی دنیا کے قدیم کے قلب سے نکل کر تمام دنیا میں پھیل گئی شاہان عالم مرتبہ قدوسیت و مخصوصیت سے گر کر عام سطح انسانی پر آگئے اور عام انسان سطح عالمی و حیوانیت سے بلند ہو کر مصروف بابل کے دیوتاؤں اور روم و ایران کے قیصر و کسری کے پہلو بہ پہلو کھڑے ہو گئے، اور بقول گنن (مشہور مورخ) ”توائے عملی و زندہ دلی جو صومعوں اور خانقاہوں میں پڑی سوتی تھی، عسکری جازکی آواز دہل سے چونک پڑی۔ اور اسلام کی اس نئی سوسائٹی کا ہر بہر حسب استعداد فطرت و حوصلہ اپنے اپنے مرتبے پر پہنچ گیا“

یہ مجرزانہ قوت و توائی کیا تھی؟ جلال روحانی سے بھری ہوئی ایک آواز تھی، جو بو قبیس کی پہاڑی سے بلند ہوئی، اور جس سے گندہ عالم کا گوشہ گوشہ گونج اٹھا، کہ اے اہل عالم

تعالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَا وَ بَيْنُكُمْ  
آذُّ أَيْكَ بات جو اصولاً وَ عَقلاً هم میں  
متفقٌ علیه ہے، اس کو عملاً بھی تسلیم کر لیں  
وَلَا يَتَّخِذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَنْ دُونِ  
اللهِ (۲۳:۳)

”یعنی خدا کے سوا کسی کی پرستش نہ کریں،  
نہ اس کی خدائی میں کسی کو شریک  
ٹھہرائیں اور نہ ہم خدا کے سوا ایک  
دوسرے کو اپنا خدا اور آقا بنائیں۔“

اس ایک آواز سے انسانی جباری والوہیت کے بت سرگوں ہو کر گر پڑے۔  
شہنشاہ یوں کا پڑا سرا اور عجیب الخواص طسم ٹوٹ گیا، بادشاہ، خادم رعایا، بیت المال، خزینہ  
عمومی اور تمام انسان مساوی الرتبہ قرار پا گئے۔ عرب کے بادشاہ نے نہ اپنے لئے قصر والیوں

طیار کرایا، نہ قائم و دیبا کے فرش بچھائے، نہ سونے چاندی کی کرسیوں سے دربار سجا لیا، اور نہ اس نے اپنی ہستی کو انسانیت سے مافق تباہیا، بلکہ علی الاعلان کہہ دیا۔

**إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مُّقْلِكُمْ**

میں بھی تمہاری ہی طرح ایک آدمی ہوں۔

یہ تو عرب سے باہر کا حال تھا۔ خود عرب کا حال کیا تھا؟ اطراف عرب یمن، یمانہ، غسان، حیرہ، بحرین، عمان میں روم و فارس کے ماتحت جوریا تھیں تھیں، وہ تو سرتاپا روم و ایران کے رنگ میں رنگی ہوئی تھیں۔ لیکن وسط عرب کی بھی حالت یہ تھی کہ اسلام سے پہلے وہ بالکل بتلا ہے فوضیوت تھا۔ جس طرح قبیلے قبیلے کا خدا الگ تھا، اسی طرح ہر قبیلے کا شیخ بھی الگ تھا، آپس کی جنگ و جدال اور حرب و قتال نے تمام ملک کو کارزار بنار کھا تھا، بے اطمینانی و بے امنی عرب کے گوشہ گوشہ میں موجود تھی، قبائل کی ایک دوسرے کے مملوکات پر غارت گری بہترین کسب معاش تھی۔ اس پر شرعاً قبائل، فخریہ قصائد لکھتے تھے اور ہر شخص دوسرے کی عزت و مال کو اپنے لئے بہترین مصرف قرار دیتا تھا۔

غرضیکہ دنیا کے اس خشک و بے آب ملک کا چپے چپے انسانوں کے خون سے سیراب کیا جا رہا تھا کہ دفعۃ سلطنت الہی کا ظہور ہوا، اور وادی مکہ میں عرب کے سب سے بڑے مجمع کے اندر اس کے اس فرمان کا اعلان کیا گیا، اے اولاد آدم!

|                                |                                    |
|--------------------------------|------------------------------------|
| الا ان دماء کم و اموالکم حرمت  | ہوشیار ہو جاؤ کہ آج جان اور مال کی |
| عليکم کحرمة یو مکم هذا فی      | حرمت قائم کی جاتی ہے، جس طرح کہ    |
| شهرکم هذا ، فی بلدکم هذا ، الا | آج کے روز کی اس شہر مکہ میں اور اس |
| کل شی من امرالجاهلية تحت       | ماہ ج میں حرمت ہے۔ ہوشیار ہو کہ    |

قدمی موضوع و دماء الجahلية  
موضوعہ و ان اول دم اضعه من دما  
ئنادم ابن ربیعہ الحارث ! (الدیت)  
صحاح)

جالبیت کی تمام باتیں آج میرے  
پاؤں کے نیچے ہیں۔ آیام جالبیت کی  
خوزریزی اور اس کے انتقام کے تمام  
واقعات آج سے فراموش ہوں۔ سب  
سے پہلے میں خود اپنے عم زاد بھائی ابن  
ربیعہ بن حارث کا خون فراموش کرتا  
ہوں۔

یہ ایک آواز تھی، جس سے عرب کی پرشور و شرف نہ میں سکوت طاری ہو گیا، امن عام  
کا ابر چھا گیا، حکومت الہی کے اس داعی نے نصرانی شہزادہ طے سے فرمایا تھا کہ ”عرب کی  
بے اطمینانی سے نہ گھبراو۔“ وہ وقت آئے گا کہ ایک بڑھیا سونا اچھاتی ہوئی عرب کے ایک  
گوشہ سے دوسرے گوشہ میں نکل جائے گی، اور کوئی اس سے تعریض نہ کرے گا، پس وہ وقت  
آگیا کہ بڑھیا سونا اچھاتی ہوئی ایک گوشہ سے دوسرے گوشہ میں نکل گئی اور کسی نے اس  
سے تعریض نہ کیا

### تاسیس اصلاحات حکومت

اسی سلسلہ میں یہ عجیب بات ہے کہ اسلام نے حکومت اسلامی کا جو نظام قرار دیا وہ  
ایک ایسی چیز تھی، جو اس کے گرد و پیش کے نظام ہائے حکومت میں کہیں بھی موجود نہ تھی، اس  
نے ایک باقاعدہ قانونی و جمہوری حکومت کی بنیاد ڈالی۔ حقوق عامہ کی تشریع و تعمین کی،  
تزویریات و حدود و جرائم کے مناصب قائم کئے۔ مالی، ملکی اور انتظامی قوانین وضع کیے، عدل  
و انصاف کی تعلیم دی، قانونی تسامح و استثنائے شخصی کی ممانعت کی، شخصی حکومت و ذاتی امتیاز کو

یک قائم مثادیا۔

یہ مجمل بیانات ہیں جن کی تفصیل و اثبات کے لئے موجودہ اصول جمہوریت و عمومیت کی بنابر، متعدد مباحث طے کرنے چاہئیں۔

### نظام جمہوریہ

ایک بہتر سے بہتر حکومت کے تخیل کے لوازم کیا ہیں؟ اس کے جواب میں ہمارا موجودہ سیاسی لٹریچر ان دفعات سے بہتر کوئی شنبیں پیش کر سکتا، جو (انقلاب فرانس) کے شدائد و مصائب کے بعد اخباروں میں صدی میں مرتب ہوئے، اور جن پر آج جمہوری حکومتوں کا عمل ہے۔ یعنی:-

(۱) حکومت جمہور کی ملک ہے، وہ ذاتی یا خاندانی ملک نہیں۔

(۲) تمام اہل ملک ہر قسم کے حقوق و قانون میں مساوی ہیں۔

(۳) رئیس ملک (پریسٹنڈنٹ) جس کو اسلام کی اصطلاح میں امام یا خلیفہ کہتے ہیں، اس کا تقرر ملک کے انتخاب و اختیار عام سے ہو، اور اس کو دیگر باشندگان ملک پر کوئی ترجیح نہ ہو۔

(۴) تمام معاملات ملکی اور امور انتظامی و قانونی ملک کے اہل الرائے اشخاص کے مشورہ سے انجام پائیں۔

(۵) بیت المال یا خزانہ ملکی عام ملک کی ملکیت ہو۔ رئیس کو بغیر مشورہ ملک و اہل حل و عقد کے اس پر تصرف کا کوئی حق نہ ہو۔

**حکومت جمہور کی ملک ہے۔ وہ ذاتی یا خاندانی ملک نہیں**

یہ بحث درحقیقت زبدہ مباحثہ اور خلاصہ جمہوریت ہے، اور آئینہ کی تمام بحثیں

## الحریت فی الاسلام

درحقیقت اسی اصل کی فروع اور متعلقات ہیں۔ اس دعوے کے اثبات کے لئے کہ ”اسلام میں حکومت جمہور کی ملک ہے، اور کسی خاص شخص کی ذاتی یا خاندانی ملک نہیں“ بہترین دلیل خود اسی کی زبان ہے۔ قرآن مجید کا یہ حکم ہر شخص کو معلوم ہے۔

**وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأُمُورِ** (۵۳:۲)

امور حکومت میں اے نبی! مسلمانوں سے مشورہ لے لیا کرو۔

دوسری جگہ حکومت اسلامیہ کی مدح میں ارشاد فرمایا:-

**وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَبَّنُهُمْ** (۳۶:۳۲)

ان کی حکومت باہمی مشورہ سے ہے۔

ان دونوں آیتوں میں سے پہلی آیت میں حکومت کے لئے شورہ عام کا حکم دیا گیا ہے، اور دوسری آیت میں اس حکم کی تعمیل کی تصدیق کی گئی۔ ان دونوں آیتوں سے چند باتیں ظاہر ہوتی ہیں۔ (۱) حکومت اسلامیہ میں مشورہ عام شرط ہے۔

(۲) حکومت کی اضافت عام مسلمانوں کی طرف کی گئی ہے۔ جس سے یقینی طور پر ثابت ہوتا ہے کہ حکومت اسلامیہ کسی کی ذاتی ملک نہیں بلکہ جمہور اسلام کی ملک ہے

(۳) تیری بات ان سے یہ ثابت ہوتی ہے کہ مسلمانوں کا دور اول میں اسی پر عمل تھا، کیونکہ بغیر تاریخ سے مدد لئے ہوئے خود قرآن ہم کو بتلاتا ہے کہ ”ان کی حکومت باہمی مشورے سے ہے۔ قرآن مجید کی آیات میں ہم کو اپنے دعوے کے اثبات کے لئے کسی دوسری دلیل کی احتیاج نہیں واقعات کے سلسلہ ترتیب اور اعداءِ اسلام کی تکیت سے ہم کو چند دیگر واقعات کا بھی اضافہ کرنا ہے جس سے اس کا عملی رخ اور زیادہ واضح ہو جائے۔

(۴) آنحضرت صلیع نے اور خلفاء راشدین نے اپنا جانشین کسی عزیز یا اپنے بیٹے کو

نہیں بنایا۔

(۲) تمام معاملات ضروری میں آنحضرت ﷺ اور خلفائے راشدین مہاجرین و انصار سے خصوصاً اور عام مسلمانوں سے عموماً مشورہ لیتے تھے۔

(۳) خلفا کا تقرر عموماً مشورہ عام سے ہوتا تھا۔

(۴) بیت المال عام مسلمانوں کا حق تھا۔ کبھی ذاتی طور پر اس کو صرف میں نہیں لایا گیا، اور اسی لئے اس کا نام ”بیت مال المسلمين“ تھا۔

حالانکہ اگر اسلام شخصی حکومت کی بنیاد رکھتا تو ضرور تھا کہ امور مذکورہ، بالکل یہ حکومت اسلامیہ میں محفوظ ہوتے۔

الغرض آیات مذکورہ کے علاوہ خلفا کا عام مجتمع میں انتخاب، آزادی و حریت کے ساتھ ان کے احکام و اعمال کا انتقاد، امور ہمہ میں خلفا کا اہل الرائے اور ارباب حل و عقد سے استشارة، بیت المال کی شخصی حرمت اور اس کا ”خزینہ عمومیہ“ ہونا، اس امر کا محکم ترین ثبوت ہے کہ اسلام میں حکومت، جمہور ملک کی لیاقت کا نام ہے، وہ کوئی شخصی استبداد نہیں۔

تمام اہل ملک مراد بحقوق، قانون، اور قواعد مملکت میں مساوی ہیں در حقیقت یہ اسلام کی واضح ترین خصوصیت ہے کہ اسکی نظر میں آفاغلام، معزز اور حقیر، چھوٹا اور بڑا، امیر اور فقیر، سب برابر ہیں۔ صہیب اور بلاں جو آزاد شدہ غلام تھے سردار ان قریش کے پہلو بہ پہلو ان کا نام ہے۔ اسلام کے سامنے صرف ایک ہی چیز ہے جس سے انسانوں کے باہمی رتبے میں تفریق ہو سکتی ہے۔ یعنی تقویٰ اور حسن عمل۔

إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَكُمْ (۱۸-۱۹)

تم میں زیادہ معزز و ہی ہے جو زیادہ متقدم ہے۔

## احرىت فی الاسلام

رسول ﷺ نے صرف ایک فقرے میں مراتب کی تفہیق کر دی۔  
الكرم اللائقی (ترمذی باب مغافرۃ)

بزرگی اور بڑائی، صرف تقویٰ و حسن عمل  
ہے۔

لیس لاحد علیٰ احمد فضل الابدین  
ایک کو دوسرے پر فضیلت دین اور تقویٰ  
کے سوا اور کوئی حق ترجیح و فضیلت نہیں  
و تقویٰ (مشکوہ باب مغافرۃ)

ہے۔

الناس كلهم بني ادم، و ادم من  
تمام انسان آدم کی اولاد ہیں اور آدم مٹی  
سے بناتھا، پس سب آپس میں برابر  
تربا (مشکوہ باب مغافرۃ)

ہیں۔

مساویات قانونی کی اصلی تصویر صرف اسلام کے مرتع ہی میں مل سکتی ہے۔ قانون  
اسلام کی نگاہ میں حاکم و حکوم اور امام و عامد ناس یکساں ہیں۔ کیا اسلام سے پہلے یہ ممکن تھا  
کہ بادشاہ اپنی رعایا کے مقابلہ میں ایک معمولی آدمی کی طرح عدالت میں حاضر ہو؟ حضرت  
عمرؓ اور ابی ذئبؑ ابن کعب میں ایک معاملہ کی نسبت نزاع ہوئی۔ زیدؓ بن ثابت کے  
ہاں مقدمہ پیش ہوا۔ حضرت عمرؓ جب ان کے پاس گئے تو انہوں نے تعظیم کے لئے جگہ  
خالی کر دی۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا: ابنؓ ثابت! یہ پہلی بے انصافی ہے جو تم نے اس  
مقدمے میں کی، یہ کہہ کر اپنے فریق کے برابر بیٹھ گئے (کتاب المحراج)  
اسی طرح حضرت امیرؓ جب ایک مقدمہ میں مدعایہ بن کرائے تو ان کو مدئی  
کے برابر کھڑا ہونا پڑا۔ (عقد الفرید)

عبد عباسیہ میں حکومت اسلامی کی خصوصیات بہت کم باقی تھیں، لیکن پھر بھی جب  
مدینہ کے قلیوں نے خلیفہ منصور پر دار القضاۃ میں دعویٰ کیا، تو خلیفہ کو تنہا ان قلیوں کے دو ش

بدوش قاضی کے سامنے آتا پڑا۔ مامون کے دربار میں اسکے بیٹے عباس پر ایک بڑھیانے ناٹش کی، اور شہزادہ عباس کو برس دربار بڑھیا کے سامنے کھڑے ہو کر اپنے مقدمہ کی سماعت کرنی پڑی۔

قانون اسلامی میں قریب و بعید کا بھی کوئی امتیاز نہیں آنحضرت نے صاف فرمادیا۔

عن عبادۃ بن الصامت قال قال  
خدا کے حدود یعنی خدا کے مقرر کردہ  
رسول اللہ صلعم اقیموا حددو اللہ  
علی القریب و البعید ، ولا تأخذ کم  
فی الله لومة لائم (ابن ماجہ کتاب الحدود)  
قوائیں و آئین دو رو قریب ، رشتہ دار  
و غیر رشتہ دار سب پر یکساں جاری کرو ،  
اور خدا کے معاملہ میں تم ملامت کرنے  
والوں کی ملامت کی پرواہ کرو۔

### جلدہ بن ایتمم الغساني

جلدہ بن ایتمم غساني ایک عیسائی شاہزادے نے عہد فاروقی میں اسلام قبول کیا تھا طوف کعبہ کے موقع پر اس کی چادر کا ایک گوشہ ایک شخص کے پاؤں کے نیچے آگیا۔ جلدہ نے اس کے مذہ پر ایک تھپڑ کھینچ مارا۔ اس نے بھی برابر کا جواب دیا۔ جلدہ غصہ سے بیتاب ہو گیا اور حضرت عمر کے پاس آ کر شکایت کی۔ آپ نے سن کر کہا کہ تم نے جیسا کیا تھا، ویسی ہی اس کی سزا بھی پائی۔ اس نے کہا:-

”ہمارے ساتھ کوئی گستاخی کرے تو اس کی سزا قتل ہے“

۔ مگر حضرت عمرے فرمایا:-

”ہاں، جاہلیت میں ایسا ہی تھا، لیکن اسلام نے شریف و ذلیل اور پست و بلند کو ایک کر دیا“، جلدہ اس ضد میں پھر عیسائی ہو گیا اور روم بھاگ گیا، لیکن خلیفہ اسلام نے

مساوات اسلامی کی قانون شکنی گوارہ نہ کی۔

## خود آنحضرت ﷺ کا اسوہ حسنہ

مساوات قانونی کو چھوڑ کر اسلام کی عام طرز مساوات پر غور کرنا چاہیے آنحضرت ﷺ تمام مسلمانوں کے آقا اور سردار تھے، تاہم آپ ﷺ نے مسلمانوں سے اپنے لیے کبھی کوئی زیادہ امتیاز نہیں چاہا۔

ایک سفر میں کھانا پکانے کے لئے صحابہ ﷺ نے کام تقسیم کر لئے تو جنگل سے لکڑیاں لانے کی خدمت سرور کائنات ﷺ نے خود اپنے ذمہ لی!

حضرت انس ﷺ دس برس خدمت نبوی میں رہے۔ لیکن ان کا بیان ہے کہ اس مدت طویل میں میں نے جتنی خدمت آپ کی کی، اس سے زیادہ آپ نے میری خدمت کی۔ مساوات کا یہ عالم تھا کہ ”ما قال لى فى شنى لـما فعلت“ یعنی تم کہا نہ کام لینا یا جھٹکی دینا تو بڑی بات ہے، کبھی آپ نے اتنا بھی نہ کہا کہ فلاں کام یوں سے یوں کیوں کیا۔

## غلام اور آقا

ایک صحابی نے اپنے غلام کو مارا تو آپ نے فرمایا:-

”یہ تمہارے بھائی ہیں، جن کو خدا نے تمہارے ہاتھ میں دیا ہے۔ جو خود کھاؤ وہ ان کو کھلاو، جو خود پہنؤ، وہ ان کو پہناؤ“

اسلام نے نہایت شدت کے ساتھ اس سے روکا کہ کوئی انسان کسی دوسرے انسان کو خواہ وہ کیسا ہی ادنیٰ درجہ کا کیوں نہ سمجھا جاتا ہو، ”غلام“ اور ”باندی“ کہے، کیونکہ سب خدا ہی کے غلام ہیں۔ اسی طرح غلاموں کو فرمایا کہ اپنے مرتبیوں کو آقا نہ کہیں کہ مساوات

اسلامی میں اس سے فرق آتا ہے۔

ایک بار ایک صحابی نے آنحضرت ﷺ کو ان الفاظ سے خطاب کیا کہ ”اے آقا من، آپ نے فرمایا: ”بِعِلَّةٍ لَوْا قَانِهِ كَهُو۔ آقا تو ایک ہے، یعنی خدا“

### صحابہ کا طرز عمل

خلافے راشدین جو تعلیم اسلامی کے زندہ پیکر تھے، ان کا بھی ہمیشہ یہی طرز عمل رہا۔ حضرت عمر اور ان کا غلام سفر بیت المقدس میں باری باری سے سوار ہوتے تھے۔ بیت المقدس کے جب قریب پہنچے تو غلام کی باری تھی۔ غلام نے عرض کیا کہ آپ سوار ہوں کہ شہر نزدیک آ گیا۔ آپ نے نہ مانا، اور آخر خلیفہ اسلام بیت المقدس میں اس طرح داخل ہوا کہ اس کے ہاتھ میں اوٹ کی مہار تھی، اور اوٹ پر اس کا غلام سوار تھا! حالانکہ یہ وقت تھا، جب کہ تمام شہر خلیفہ اسلام کی شان و عظمت کا تمثا شادی کیھنے کے لئے امنڈ آ یا تھا۔ یہ واقعہ مشہور ہے۔ تفصیل کی ضرورت نہیں۔ واقعہ اجتادین میں روی سپہ سالار نے ایک جاسوس مسلمانوں کے دریافت حال کے لئے معسکر اسلام میں بھیجا۔ جاسوس اسلام کے ان پچ نمونوں کو دیکھ کر جب واپس آیا، تو روی سپہ سالار سے ایک تحریر کے عالم میں بول اٹھا:-

هم باللیل رہبان و بالنهار فرسان .  
یہ لوگ راتوں کو استغراق عبادت میں  
لوسرق ابن مسلکہم قطعوہ . و اذا  
راہب ہوتے ہیں مگر دن کو شہسوار۔ اگر  
ذنی رجموہ  
ان کا شاہزادہ بھی چوری کرے تو ہاتھ  
کاٹ ڈالیں، اور اگر زنا کرے تو اسے  
بھی رجم کریں۔

خصالص مسلم کی یہ اصلی تصویر ہی!

## مساوات قانونی کی ایک مثال وحید

قبیلہ مخزوم کی ایک عورت چوری میں ماخوذ ہوئی۔ قریش نے رسول ﷺ سے سفارش کرنے کے لئے حضرت اسامہ بن زید کو آمادہ کیا، جن کو آپ ﷺ بہت عزیز رکھتے تھے۔ لیکن جب اس واقعہ کے متعلق اسامہ بن زید نے آپ ﷺ سے سفارش کی تو آپ نے لوگوں کو جمع کر کے فرمایا۔

انما اهلك الدين قبلكم انهم كانوا اذا سرق فيهم الشريف ، تركوه ، واذا اسرق فيهم الوضيع ، اقاموا عليه الحدود . ايم الله ، لوان فاطمة بنت محمد اسرقت لقطعت يدها ( بخاري الشناعة في الحدود )

اے لوگو! تم سے پہلے تو میں اس لیے ہلاک کی گئیں کہ جب ان میں سے کوئی بڑا آدمی چوری کرتا تھا ( چوری کا ذکر صرف خصوصیت واقعہ کی بنا پر ہے ورنہ اس سے مراد عام جرام ہیں ) تو لوگ اس کو چھوڑ دیتے تھے، پر جب کوئی عام آدمی چوری کرتا تو اس کو سزا دیتے۔ لیکن خدا کی قسم، اگر محمد ﷺ کی بیٹی فاطمہ بھی چوری کر لی تو اس کے ہاتھ بھی ضرور کاٹے جاتے۔

یہ ہے اسلام کی فرماز و ای کی تصویر، اور یہ ہے وہ مساوات کی حقیقی تعلیم، جس کے ساتھ اعمال نبوت کا اسوہ حسن بھی پیش کر دیا گیا تھا۔ یہ سچ ہے کہ انقلاب فرانس نے یورپ کو استبداد و تسلط اور امتیاز افراد سے نجات دلائی، اور اس نے معلوم کیا کہ ہر انسان بلحاظ انسان ہونے کے انسان ہے، اگرچہ وہ سر پر تاج، اور ہاتھ میں عصائی حکومت رکھتا ہو۔ لیکن با اسی ہمہ آج بھی، جبکہ تمام یورپ سے شخصی فرماز و ای کا جنازہ اٹھ چکا ہے، جبکہ قانون کی عزت سب سے بالاتر کبھی جاتی ہے، جبکہ مساوات و آزادی کے غلغلوں سے اس

کا گوشہ گوشہ گونج رہا ہے ایک نظیر بھی ایسی پیش کی جاسکتی ہے، جس میں فرمائی روائی وقت نے ایسے صاف اور سچے لفظوں میں مساوات انسانی کا اعلان کیا ہو، اور خود اپنے اوپر اس کا نمونہ پیش کرنے کے لیے آمادہ ہو؟

انگلستان میں بادشاہ قانون کا تابع بیان کیا جاتا ہے، اور امریکہ و فرانس میں پریسٹنٹ ایک عارضی مشورہ فرمائے حکومت سے زیادہ نہیں، لیکن اگر واقعات و نظائر کے جمع کرنے پر متوجہ ہوں تو صد ہادیقات پیش کئے جاسکتے ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ قانون نے اس دور مدنیہ آزادی میں بھی اعلیٰ دادنی اور بادشاہ ورعایا کا ویسا ہی فرق قائم رکھا ہے، جیسا کہ ہندوستان میں (منو) کے زمانے میں تھا یا دور مظلہ کی ان انسانی پرستیگا ہوں کے عہد میں، جس کو آج تاریخ لعنۃ و نفرین کے ساتھ یاد کرتی ہے!

ہم کو یورپ کی ان عدالتوں کا نشان دو، جہاں بادشاہ وقت ایک معمولی فرد رعایا کے دعوے کی جواب ہی کے لئے آ کر کھڑا ہو، کیونکہ ہم نہ صرف مدینے کی اس سادہ عدالت کدہ مسجد ہی میں، بلکہ دمشق اور بغداد کے پر شوکت عدالت خانوں میں بھی ایسا ہی دیکھ رہے ہیں۔ ہم کو وہ قانون بتلو، جس نے چوری کی سزا اپنی کے لذ کے کی طرح بادشاہ کی لڑکی کو بھی دینی چاہی ہو، کیونکہ عرب کے اس قدوس ﷺ بادشاہ کا اعلان ہم پڑھ رہے ہیں، جو بادشاہتوں کو منانے کے لئے آیا تھا۔

کیا آج بھی قانون عمل ادا نی و اعلیٰ میں تمیز نہیں کرتا؟ کیا کل کی بات نہیں ہے کہ انگلستان میں ایک مدی کے جواب میں پارلیمنٹ نے اعلان کر دیا تھا کہ بادشاہ عدالت میں حاضر نہیں ہو سکتا؟ اور نہ کوئی اعلیٰ سے اعلیٰ عدالت اس کے نام سمن کر سکتی ہے یہ اعلان ہی نہیں ہے بلکہ قانون ہے، کیونکہ قانون نے با ایں ہمہ ادعاء مساوات، بادشاہ کو عدالت کی

حاضری سے بری اور مستثنی کر دیا ہے۔

صدیوں کی جدوجہد کے بعد دنیا کا آج حاصل حریت اس سے زیادہ نہیں، پھر وہ دعوت کسی مقدس و محترم، اور وہ موئید من اللہ تھی کیا عظیم و حلیل تھا، جس نے چھٹی صدی کی تاریکی میں حریت و مساوات انسانی کا چراغ روشن کیا، اور اعلان کر دیا کہ ”لو ان فاطمۃ بنت محمد سرت ، لقطعہ یدھا“ صلی اللہ علیہ و علی الہ و صحبہ وسلم!

### خلیفہ اول کا اعلان اور مساوات کا تخيّل عمومی

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے خلافت کی جو پہلی تقریر کی تھی اس کے حسب ذیل فقرے

پڑھو:

و ان اقوئکم عندی الضعیف حتیٰ  
اخذله بحقه، و ان اضعفکم عندی  
القوى ، حتیٰ اخذمنه الحق (ابن سعد  
3-ص ۱۲۹)

تم میں جو قوی ہے وہ میرے نزدیک  
ضعیف ہے، یہاں تک کہ میں اس سے  
حق وصول کروں اور جو ضعیف ہے وہ  
قوی ہے، تا آنکہ میں اس کو اس کا حق نہ  
دولادوں۔

اس مساوات کی تعلیم نے پیر و ان اسلام کے قلب و دماغ کو حریت و مساوات کے تخيّل سے لبریز کر دیا تھا۔ فارس کی لڑائی میں جب مغیرہ بن شعبہ ایرانی پس سالار کے پاس سفیر بن کر گئے، اور تخت پر اس کے برابر بیٹھ گئے، تو درباریوں نے سوء ادب دیکھ کر تخت سے اتار دیا تھا۔ اس پر ان کے منہ سے کس بے ساختگی کے ساتھ یہ الفاظ نکلے ہیں:-  
انا نحن معاشر العرب لا يتعبد بعضاً      ہم مسلمانوں میں تو ایک دوسرے کو غلام بمحضہ کا دستور نہیں ہے، یہ تمہارا کیا حال بعضًا (طبری ص ۱۰۸)

ہے؟

امتداد زمانہ نے خصوصیات اسلام بہت کچھ مٹا دیے تاہم اس واقعہ سے کون انکار کر سکتا ہے کہ آج بھی مہذب ترین ممالک میں سیاہ و سپید قومیں اپنی عبادت گا ہوں میں ایک دوسرے کے ساتھ صفائی نہیں بیٹھ سکتیں، لیکن مساجد اسلامیہ میں ایک اوپنی ترین مسلمان ایک امیر الامراء بلکہ شاہ افغانستان کے پہلوی پہلوکھڑا ہوتا ہے، اور کوئی اس کو اپنی جگہ سے ہٹانیسکتا، کیا ان تعلیمات و واقعات کے بعد بھی کہا جاسکتا ہے کہ اسلام میں مساوات نہیں؟ اور اس بارے میں وہ آج یورپ سے درس حریت لینے کا ہتھ ہے؟

### نظام جمہوری کا تیسرا رکن

امام یا خلیفہ کا تقرر انتخاب عام سے ہو، اور دوسروں پر حقوق میں اس کو کوئی ترجیح نہ

ہو۔

اس بحث کو ہم دو حصوں میں بیان کریں گے:-

(۱) تاریخ شاہد ہے کہ خلفائے راشدین میں سے کسی کا تقرر بحق و راثت یا باستبداد رائے نہیں ہوا بلکہ مجمع عام میں مہاجرین و انصار کی کثرت رائے سے (جو بعمر لہ ارکان خاص تھے) اور عام مسلمانوں کے قبول سے ہوا (جو بعمر لہ ارکان عام تھے) حضرت ابو بکر رض کا انتخاب نشستگاہ بنو ساعدة میں حضرت عمر رض کی تحریک، مہاجرین و انصار کی تائید اور عامہ مسلمین کی پسندیدگی سے ہوا۔ حضرت عمر رض کا انتخاب حضرت ابو بکر رض کی تحریک اور مہاجرین و انصار و عامہ مسلمین کی تائید و قبول سے ہوا۔ حضرت عثمان رض کو عبد الرحمن رض بن عوف وغیرہ کی ایک مجلس نیابی کے انتخاب اور عامہ اہل مدینہ کے مشورہ سے خلیفہ بنایا گیا۔ اسی طرح حضرت امیر رض اہل مصر و اہل مدینہ کی تجویز و قبول سے خلیفہ منتخب ہوئے۔

حضرت عمر رض نے تو صاف فرمادیا ”لا خلافۃ الا عن مشورہ“ (کنز العمال ج

(۱۲۹ ص)

یعنی خلافت صرف عام مشورہ سے طے ہو سکتی ہے، شریعت میں اس کے تعین کا اور کوئی ذریعہ نہیں۔

واقعہ تکمیل میں حضرت امیر علیہ اسلام اور حضرت معاویہؓ کی معزولی میں بھی قوم ہی کی رائے سے مدد لینی پڑی، گواں میں امیر معاویہؓ کے نائب نے مکرو خدعاً سے کام لیا تھا، اور قوم کو دھوکا دینا چاہا تھا۔

### حضرت امیرؓ کی تصریح

حضرت امیر معاویہؓ نے حضرت امیر علیہ اسلام کو لکھا تھا کہ تم کو خلیفہ کس نے بنایا؟ حضرت جواب میں فرماتے ہیں:-

جس قوم نے ابو بکرؓ، عمرؓ، عثمانؓ کی بیعت کی تھی اور جن شرائط پر بیعت کی تھی، اسی نے انہی شرائط پر میری بھی بیعت کی۔ جو مجلس انتخاب میں موجود ہواں کو حق نہیں کہا پتی رائے پر اڑا رہے، اور جو غیر حاضر ہواں کو حق نہیں کہا پتی غیر حاضری کی بنا پر انتخاب عام کو رد کر دے۔ حق مشورہ مہاجرین و انصار کو ہے، اگر وہ کسی ایک شخص پر متفق الرائے ہو جائیں اور اس کا امام مقرر کر

انہ با یعنی القوم الذين با یعوا ابا بکر و عمر و عثمان و علی با یعوهم عليه، فلم یکن للشاهد ان یختار، ولا للغائب ان یورد، وانما الشوری للهمها جرین و الانصار فان اجتمعوا على رجل و سموه اماماً، كان ذلك رضى، فان خرج من امرهم خارج بطبع عن او بدعة ردوه الى ما خرج منه، فان ابى قالوه على اتباعه غير سبیل المؤمنین۔ (نحو البان)

ج ۲۳ (مصر)

دیں تو یہ ان کی رضائے عام پر دال ہے، پس اگر کوئی ان کی متفق علیہ رائے سے کسی طعن یا بدعت کے سبب ہے علیحدہ ہو تو ان پر واجب ہو گا کہ جس سے وہ علیحدہ ہوا اس کے قبول پر مجبور کیا جائے۔ اگر وہ اب بھی نہ مانے تو جماں پر رائے مسلمین کی مخالفت کی بنابر اس سے جگ کریں۔

حقیقت یہ کہ جناب امیر ہشتنے ان چند فکردوں میں انتخاب خلافت و جمہوریت کے تمام ارکان کی بہترین تفصیل کر دی ہے، اور ایسی تفصیل، جس سے بہتر تفصیل آج بھی نہیں ہو سکتی۔

### بیزید کی خلافت سے انکار

امیر معاویہ ہشتنے کے عامل نے جب بیزید کی نسبت مدینے میں خطبہ پڑھا اور کہا کہ خلافت کے لئے امیر المؤمنین بیزید حسب سنت اسلام خلیفہ ہوتے ہیں، تو فوراً ایک مسلمان نے کھڑے ہو کر علانية کہدیا کہ تم جھوٹے ہو۔ اسلام سے اس استبداد اور وراشت کو کیا تعلق یوں کہو کہ وہ شاہان روم و فارس کی طرح بادشاہ ہوتا ہے! یہ واقعہ تمام تاریخوں میں موجود اور مشہور ہے۔

اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی رئیس کا تقرر اگر بشكل انتخاب نہ ہو تو وہ مسلمانوں کے نزدیک امام اسلام نہیں ہو سکتا تھا، بلکہ قیصر و کسرائے اسلام سمجھا جاتا تھا۔ آنحضرت نے

اپنی مشہور حدیث میں اسی قسم کی حکومت کو ”ملک عضوض“ فرمایا ہے۔ اسی لئے حضرت عمر نے انتقال کے وقت اعلان فرمادیا کہ بنیٹ عبد اللہ کا خلافت میں کوئی حصہ نہیں۔

### بنوامیہ

خلافت راشدہ کے بعد بنوامیہ کا دور فتن و بدعتات شروع ہوتا ہے، جنہوں نے نظام حکومت اسلامی کی بندیا دیں متزلزل کر دیں۔ تاہم جب انہی میں قائم بدعت، محی السنۃ، حضرت عمر بن عبد العزیز پیدا ہوئے، تو گو حسب سنت، ”ملک عضوض“ سلیمان بن عبد الملک نے انہیں اپنا جانشین مقرر کر دیا تھا، تاہم چونکہ از روئے شریعت اسلام کسی امام کے نصب کے لیے اس قدر کافی نہ تھا، اس لیے انہوں نے مسجد عام میں فرمادیا: مسلمانو! چونکہ از روئے اسلام تمہارے انتخاب عام سے میرا تعین نہیں ہوا، اس لئے میں غلیفہ نہیں ہوں۔ تھیں حق ہے کہ میرے سوا کسی اور کا انتخاب کرو۔ ان کے اصل الفاظ یہ تھے:-

|                                     |                                          |
|-------------------------------------|------------------------------------------|
| ایہ الناس انی ابتدیت بهذا الا مر من | لوگو! میں اپنی رائے اور خواہش اور        |
| غیر رای منی ولا طلبہ ولا مشورة      | مسلمانوں کے عام مشورہ کے بغیر امارت      |
| من المسلمين و انی قد خلعت ما        | کے عذاب میں بچتا ہو گیا ہوا، اس لیے      |
| فی اعناقکم من بیعتی فاختار والـ     | میں تم کو اپنی بیعت کے بارے سے سکدوش     |
| نفسکم غیری.                         | کر دیتا ہوں۔ اب تم اپنی رائے میں         |
|                                     | بالکل اختار ہو۔ میرے سوا جس کو چاہو اپنا |
|                                     | امام بنالو۔                              |

### طریق بیعت بقیہ شوریٰ ہے

جس طرح ارتقاء انسانی کے بعد بھی گزشتہ اعضائے اثریہ کا وجود باقی رہ گیا

ہے۔ یعنیہ اسی طرح گو بعد کی اسلامی حکومتوں سے خصوصیات حکومت اسلامیہ ایک ایک کر کے رخصت ہو گئیں، تاہم گذشتہ طرز حکومت کے بعض اعضاے اثر یہ کا وجود اب تک باقی ہے۔ میری مراد اس سے ”بیعت“ ہے۔ بیعت کے یہ معنی ہیں کہ تمام افراد ملک اپنے اپنے حکام شہر کے دربار میں جمع ہو کر باڈشاہ کی حکومت تسلیم کر لینے کا اقرار کریں، اور دار الحکومت میں بھی عہدہ داران کہار مثلاً وزرا، سردار ان فوج، قضاء، امراء حکام، اور اعيان بلد، باڈشاہ کے حضور میں آ کر اعتراف حکومت و وعدہ اطاعت کریں، دولت امویہ، دولت عباسیہ، اور تمام اسلامی سلطنتوں میں ہمیشہ اس پر عمل رہا۔ ہندوستان کی دولت مغلیہ کی تاریخ اس پر شاہد ہے، اور ترکی میں ہر نئے سلطان کی تخت نشینی کے بعد اولیں دربار بیعت کا ہوتا ہے۔

### فقہاؤ متكلمین

فقہاؤ متكلمین اسلام نے ”امامت و حکومت“ کی جو شرطیں قرار دی ہیں، ان سے بھی مسئلہ ”انتخاب امام“ پر روشنی پڑتی ہے، گونھوں نے جو کچھ لکھا ہے وہ صرف حضرت ابو بکر و عمر کے طریق انتخاب کو اصول قرار دیکر لکھا ہے، تاہم انتخاب اور شوریٰ کو اصول اسلامی تسلیم کرتے ہیں۔

قاضی ”ماوردی“، الم توفی ۳۰۵، لکھتے ہیں:-

الامامة تنعقد بوجهين : احدهما . خلافت چند طریقوں سے منعقد ہوتی باختیار اهل الحل والعقد، والثانی  
ہے: ایک ملک کے اہل الرائے اشخاص  
کے انتخاب سے، دوسرے اس سے کہ  
بعهد الامام من قبل (الحاکم اسلامیہ ۵  
امام سابق خود کی کاتام معین کر دے۔  
صر)

علامہ "تفہماںی" شرح مقاصد میں لکھتے ہیں:-

خلافت چند طریقوں سے منعقد ہوتی  
ہے: ایک تو یہ کہ معززین قوم، رؤساؤر  
علماء وغیرہ اہل الرائے اشخاص بیعت  
کریں۔

و تنعقد الامامة بطرق: احدهما  
بیعة اهل الحل والعقد من العلماء  
والرؤسا ووجوه الناس (بحث امانت)

سید سند اور قاضی عضد الدین موافق و شرح موافق میں جو عقائد اہل سنت کی  
موثق ترین تصنیف ہے لکھتے ہیں:-

خلافت، رسول اور امام سابق کی تعین  
سے اجماعاً اور اہل حل و عقد ملک کی  
بیعت سے منعقد ہوتی ہے، اہل سنت و  
جماعت معتزلہ اور صاحبیۃ زیدیہ کے  
نzdیک ایسا ہی ہے۔

و انہا (الامامة) ثبت بالنص من  
الرسول و من الامام السابق  
بالاجماع و ثبت ايضاً بيعة اهل  
الحل و العقد عند اهل السنّة و  
الجماعة والمعتزلة والصالحة من  
الزیدية (ص ۲۰۶)

دوسری جگہ اسی کتاب میں مذکور ہے۔

”قوم کو حق حاصل ہے کہ کسی سبب سے  
خیفہ کو معزول کرادے۔“ مثلاً اس سبب  
سے کہ مسلمانوں کے حالات اور امور  
دین کے انتظامات و تدایریں اس کے  
باعث خلل پذیر ہو جائیں، جس طرح  
کہ اس کو خلیفی کے تقریروں انتخاب کا حق  
ولامة خلع الامام و عزله بسبب يو  
جب مثل ان يوجد منه ما يوجب  
احتلال احوال المسلمين و انتكاس  
امور الدين كما كان لهم نصبه  
واقامته لانتظامها و اعلاها  
والهادى خلله الى الفتنه احتمل

امور اسلامیہ کے انتظام و ترقی کے لیے  
تھا، اسی طرح معزولی کا بھی ہے اور اس  
کی معزولی سے فتنہ برپا ہو تو پھر معزولی  
اور خلل احوال مسلمین، ان دونوں میں  
سے جس کا ضرر کم ہو، اس کو برداشت کر  
لیا جائے گا۔

**لادنی المضرين (ص ۲۰۷)**

### عام کتب عقائد موجودہ اور نظام حکومت اسلامیہ

یہ موقع نہیں کہ ان تصریحات متكلمین و اصحاب عقائد کی نسبت زیادہ بحث کی  
جائے، تاہم چند اشارات ضروری ہیں:-

(۱) کتب کلام و عقائد میں اصل اصول شوریٰ، واجماع امت، وانتخاب امام، و عدم  
تشخیص تعین شخصی کو صاف طور پر لکھا ہے، اور گواں سے ان کا مقصد نظام حکومت اسلامیہ کی  
تعیر نہ تھا بلکہ زیادہ تر فریقانہ بحث و جدل، اور خلافت راشدہ کا اثبات، تاہم اصول مشورہ  
و جمہوریت کے اکثر مباحث اس کے ضمن میں آگئے۔

لیکن اس میں شک نہیں کہ جس اہمیت و وسعت کے ساتھ اس مسئلے کو کتب عقائد  
و کلام بلکہ جمیع مدونات اسلامیہ میں ہونا چاہئے تھا، اور ایک ایسے اصولی اور بنیادی مسئلے کے  
لئے جس توجہ و اتنا کی ضرورت تھی، اگر اس کو پیش نظر رکھئے تو نہایت درد و افسوس کے ساتھ  
کہنا پڑتا ہے کہ جو کچھ لکھا گیا وہ کافی نہیں، اور جس نظر اہمیت کا وہ مستحق تھا، اس نظر سے عام  
طور پر ائمہ اسفار و اساطین قوم نے اسے نہ دیکھا۔

لیکن اس انعام سے نفس مسئلہ کی اہمیت کی تضعیف صحیح نہ ہوگی، بلکہ دراصل یہ

## الحریت فی الاسلام

حالت بھی مثل اور بہت سی حالتوں کے نتیجے ہے جنی امیہ کے اس تسلط اور احاطہ مستبدہ کا، جس کے اثر سے ہمارے ہر فن کا لشی پر متأثر ہوا اور بد قسمی سے عقائد و کلام کے تو بہت سے گوشے ہیں، جن سے اس کی صدائے بازگشت آج تک آ رہی ہے، جنی امیہ کی سب سے پہلی بدعت، اور اسلام و مسلمین پر ان کا اولین ظلم یہ تھا، کہ نظام حکومت اسلامیہ کا تختہ یکسرالث دیا، اور خلافت راشدہ جمہور یہ صحیح کی جگہ، مستبدہ ملک عضوض کی بنیاد ڈالی، یہ انقلاب بہت شدید تھا، اور بہت مشکل تھا کہ ملک کو اس پر راضی کیا جائے۔ صحابہ کرام ﷺ بھی موجود تھے، اور خلافت راشدہ کے واقعات بچے بچے کی زبان پر تھے، اس لئے اس احساس اسلامی کو مٹانے کے لئے تواریخ سے کام لیا گیا، اور جس نے قوت حق و معروف سے زبان کھوئی اس کو زور شمیز خبر سے چپ کرایا گیا۔ رفتہ رفتہ احساس منقلب، اور خیالات پلٹنے لگے، اور حقیقت روز بروز مستور و محبوب ہوتی گئی۔

ان کے بعد بنی عباس آئے۔ اس میدان میں یہ بھی ان کے دوش بدوش تھے، تصنیف و تالیف اور مدد وین علوم اسلامیہ کا عروج ہوا تو وہ اثر مخفی موجود تھا، اور کام کر رہا تھا یہ جو امام اور خلیفہ کے حق خلافت کے لیے فتن و معصیت کو بھی مضر نہیں سمجھتے، تو یہ کتاب و سنت کا اثر تو نہیں ہو سکتا، جو ”وجعلنا من المتقین اماما“ کی دعا تلقین کرتا ہے؟ پھر اگر یہ زید اور ولید کی خلافت کی صحت منوانا اس سے مقصود نہ تھا تو اور کیا تھا؟

ان تصریحات میں تم دیکھتے ہو کہ انتخاب خلیفہ کے لئے انتخاب عام و مشورہ اہل حل و عقد کے ساتھ خلیفہ سابق کی تعین کو بھی ایک شغل صحیح قرار دیا ہے۔ دراصل اس میں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے انتخاب کی مثال پیش نظر ہے۔ لیکن غور کیجئے تو حضرت عمر رض کے لئے گو حضرت ابو بکر رض نے تحریک کی لیکن اس پر تمام ارباب حل و عقد، اور پھر عامہ مسلمین

نے پسندیدگی کا اظہار کیا، اس لیے وہ بھی تعین شفیعی نہیں، بلکہ بمنزلہ انتخاب عام کے تھا۔ اس بنابری نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ اسلام نے سوائے انتخاب عام کے اور کوئی صورت تعین خلفا یا ولی عہدی وغیرہ کی قرار نہیں دی ہے، اور اس لئے کتب عقائد کی تقسیم و تعدد طرق انصب امام بالکل غیر ضروری ہے۔

حضرات امامیہ گواامات و خلافت کے لئے اجماع امت نہیں تسلیم کرتے ہاں ان کا ایک فرقہ (جارودیہ زیدیہ) حق امامت کو آل حسن و حسین صلوا اللہ علیہما میں محدود قرار دینے کے باوجود بھی آل طاہرین میں سے ایک کا انتخاب حوالہ شوریٰ کرتا ہے۔ ان تشریحات کے بعد کون کہہ سکتا ہے کہ اسلام میں جمہوریت کا جزو اعظم یعنی مسئلہ انتخاب مفقود ہے؟

## دوسری بحث

### مساوات حقوق و مال

یہاں تک اس بحث کا نکلا تھا، اب ہم دوسرے نکلوے پر نظر ڈالتے ہیں۔

اسلام میں خلفاء کو عزت و احترام دینی کے علاوہ حقوق انتظامی و مالی میں کوئی تفوق و ترجیح نہ تھی۔ تاریخ اسلام کا یہ ایک مشہور و مسلم واقعہ ہے، اور اس کے ثبوت کے لیے تو اتر عمل کافی ہے۔ ہم سلمان بیان کے لئے چند اشارات کئے جائیں گے۔

**إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ !!**

گذشتہ صفحات میں ظاہر کیا جا چکا ہے کہ آنحضرت ﷺ کا عام مسلمانوں کے ساتھ طرز عمل کیا تھا؟ اور کس مساویانہ حیثیت سے وہ تمام مسلمانوں سے ملتے تھے؟ سیرت نبوی

## الحریت فی الاسلام

کے بے شمار واقعات میں سے ایک واقعہ بھی ایسا نہیں، جو اس مساوات سے مستثنی ہو۔ وہ ہمیشہ لوگوں میں اس قدر مل جل کر بیٹھتے تھے جیسے اس مجلس کا ایک عام مجرم، اور ہمیشہ فرماتے ”خدایا میں غریب ہوں۔ مجھ کو غریبوں میں زندہ رکھ، اور غریبوں ہی کے زمرہ میں اٹھا“ کھانے کے وقت آپ اس طرح بیٹھتے، جس طرح ایک معمولی غلام، اور پھر فرط انکسار سے فرماتے:- ”میں خدا کا غلام ہوں۔ اسی طرح کھاتا ہوں جس طرح ایک غلام کھاتا ہے“، اللہ اکبر۔

ادھر اللہ سے واصل، ادھر خلوق میں شامل!  
مقام اس بزرخ کبریٰ میں تھا حرف مشد دکا!

## خلیفہ اسلام کے اختیارات

حضرت ابو بکرؓ نے اول خلافت میں جو سب سے پہلے تقریر کی اسکے بعض فقرے یہ ہیں:-

|                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لوگوں میں تمہارا خلیفہ مقرر ہوا ہوں گوئیں<br>تم سے بہتر نہیں ہوں۔ لوگوں میں پیروی<br>کرنے والا ہوں۔ کوئی نئی بات کرنے<br>والا نہیں ہوں۔ اگر میں ٹھیک کام کروں<br>تو مجھے مدد اور اگر میں کچھ ہو جاؤں تو<br>مجھے سیدھا کرو! | ایہا الناس! قد ولیت امر کم و<br>لست بخیر کم۔ ایہا الناس انا متبع<br>و لست بمبتدع، فان احسنت<br>فاعینونی و ان زغت فقو مونی (ابن<br>سعدج ص ۱۲۹) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

فتح شام کے بعد ایک مجلس شوریٰ میں ایک مسئلہ کی نسبت جب اختلاف آرا ہوا تو حضرت عمر فاروقؓ نے ایک طویل خطبہ دیا۔ اس کے چند الفاظ یہ ہیں:-

کیونکہ میں بھی تم میں سے ایک کے  
برابر ہوں۔۔۔۔۔ میرا منتاشا یہ نہیں کہ  
میں جو چاہتا ہوں اس کو تم بھی مان لو۔

فانی واحد ..... کا حد کم ولست  
اربید ان تبعوا هذَا الَّذِي هُوَ  
(کتاب الخراج قاضی ابو یوسف ص ۱۵)  
”کا حد کم“ کے لفظ پر غور کرو! آج کل اکثر موقوں پر پریشانی کی رائے دو  
دلوں کے برابر ہوتی ہے، یا اس کو حق و یقین حاصل ہوتا ہے، لیکن حضرت فاروق رض نے  
صاف کہہ دیا کہ گوئیں خلیفہ وقت ہوں، تاہم میری رائے تمام اعضاء شوریٰ کی طرح صرف  
ایک دوٹ کا حکم رکھتی ہے۔ اس سے زائد نہیں۔

اس سے پہلے حضرت ابو بکر نے فرمایا کہ ”انا متبع ولست بمبتدع“ یعنی  
اسلامی فرمانزو اس سے زیادہ کوئی درجہ نہیں رکھتا کہ وہ احکام کتاب و سنت کو ظاہر کرے اور  
ان کے عمل درآمد کے لیے بہتر ایک محتسب کے ہو۔ خود اس کو کوئی رائے دینے کا حق نہیں۔  
کیا آج یورپ کی بہتر سے بہتر جمہوریت میں کوئی اس کی نظریں سکتی ہے؟

فتند برو و تفکروا ایسا اولی الاباب ।

### خلیفہ وقت کے مصارف

شخصی حکمرانی کا سب سے زیادہ ظالمانہ اور سکروہ نظریہ ہے کہ قوم اور ملک کی دولت  
صرف فرد واحد کے آرام و یقیش کا ذریعہ ہوتی ہے، اور جبکہ اللہ کے ہزاروں بندوں کو زندہ  
رہنے کے لئے بدتر سے بدتر غذا بھی میرنہیں آتی تو وہ سونے کے تخت پر لعل و جواہر کے  
دانوں سے کھیلتا ہے!

پس جمہوریت صحیحہ کا ایک نہایت اہم رکن یہ ہونا چاہئے کہ حصول عز و جاه اور خرچ  
مال و دولت کے لحاظ سے عام رعایا اور ولی ملک کا درجہ ایک کردار یا جائے اور کوئی ممتاز اور فوق

العادة حق اسے حصول مال و سلط خریزینہ کا نہ دیا جائے۔

اگر یہ حق ہے تو دنیا کو رونا چاہئے کہ اب تک اس کی بدینکتی ختم نہیں ہوئی۔ وہ حریت و مساوات کے نفرے جو نئے تمدن کی فضا کو ہمیشہ طوفانی رکھتے ہیں، افسوس کہ ابھی اصلیت و حقیقت کے حصول کے محتاج ہیں۔ انسانی آزادی کا وہ فرشتہ، جس کی نسبت کہا جاتا ہے کہ ”انقلاب فرانس“ کے پروں سے زمین پر اترنا، گو بہت حسین ہے، مگر پورا کام یاب نہیں۔ آج بھی یورپ کو حریت کا سبق لینے کی ضرورت ہے۔ آج بھی وہ درس مساوات کا محتاج ہے۔ آج بھی اسے مضطرب ہونا چاہئے۔ تاکہ نوع انسانی کے احترام کے معنے کو حل کرے، اور خدا کے یکسان اور ہم درجہ بندوں کو تفریق و امتیاز دنیوی کی لعنت سے چھوڑانے کی معرفت حاصل کرے۔

یہ سب کچھ اسے اسلام ہی سمجھاتا ہے۔ وہ کل کی تاریکی کی طرح آج کی روشنی میں بھی اس کا محتاج ہے۔ کیونکہ ”انسانی مسئلہ“ کے حل کی روشنی صرف اسی کے پاس ہے۔ یورپ کہتا ہے کہ مساوات اور حریت کا وہ معلم ہے۔ ہم اس کو حق مان لیتے ہیں۔ لیکن پھر یہ کیا ہے، جواب تک بادشاہوں نے سروں پر نظر آتا ہے؟ یہ کس کی دولت ہے، جو تاج شاہی کے ہیروں میں دفن کی جاتی ہے؟

وہ سر بغلک عمارتیں، وہ عظیم الشان محل والیوں، وہ انسانی ترقی کے بہتر سے بہتر وسائل تعمیش، اور ذرائع آرام و راحت جو آج بھی اس کے بادشاہوں اور پریسٹوں کے لئے لازمی سمجھے جاتے ہیں، کہاں سے آتے ہیں، اور کن کا خون ہے، جنکے قطروں سے عظمت و کبریائی کی یہ چادر گنگی جاتی ہے؟

اگر یورپ نے مساوات انسانی کا راز پالیا ہے، تو پھر اب تک بادشاہ و رعیت کے

حقوق و امتیازات میں یہ فرق کیوں ہے؟

یورپ کی مساوات یہ ہے کہ بادشاہ کے ہاتھ سے مطلق العنانی کی باگ چھین لے، مگر اسلام صرف اتنے ہی کوکافی نہیں سمجھتا بلکہ وہ ان کے سروں پر سے تاج، اوزاں کے نیچے سے تخت بھی کھینچ کر اس دینا چاہتا ہے۔ کیونکہ وہ کسی انسان کو محض خلیف وقت ہونے کی بنا پر یعنی دینا جائز نہیں رکھتا کہ لاکھوں انسانوں کے سر پر ٹوپیاں ہوں، مگر اس کا ایک سرہیر و اور موتیوں سے لیا جائے!

مدینے کا وہ قدوس ﷺ بادشاہ چٹائی پر سوتا تھا، اور اس کے جسم مبارک پر داغ پڑ جاتے تھے، اس کے جانشین عین اس وقت، جبکہ روم و عجم کے تخت اللہ کے لئے حکم دینے والے تھے، پھر کملوں کو جسم پر رکھتے تھے، اور پتوں کی جھونپڑی کے نیچے سوتے تھے۔

آج یورپ کے بادشاہوں کی ان تختوں ہوں پر نظر ڈالو، جو ملک کا خزانہ بے دریخ ان پر لٹا رہا ہے:-

### شاہ انگلستان کی تختواہ

|        |               |                            |
|--------|---------------|----------------------------|
| ماہوار | ۱۱۰۰۰۰ پاؤ نڈ | جیب خرچ                    |
| ماہوار | ۱۲۵۸۰۰ پاؤ نڈ | ملازموں کی تختواہ          |
| ماہوار | ۱۹۳۰۰۰ پاؤ نڈ | گھر کا خرچ                 |
| ماہوار | ۲۰۰۰۰۰ پاؤ نڈ | محلات شاہی کی آرائش کے لیے |
| ماہوار | ۱۳۲۰۰ پاؤ نڈ  | انعامات و خیرات کے لیے     |
| ماہوار | ۸۰۰ پاؤ نڈ    | متفرق اخراجات              |
| ماہوار | ۳۷۰۰۰۰ پاؤ نڈ | میزان کل                   |

## الحریت فی الاسلام

بحساب روپیہ ۵۰۰۰۰ مہوار

اس میں شاہزادہ ولیز کے ۳ لاکھ، اور دیگر شاہزادوں کی رقم شامل نہیں ہیں۔ ۷۰ لاکھ ۸۰ ہزار روپیہ صرف بادشاہ کی ذات خاص کے لئے ہے !!

## شہنشاہ جمنی

مجموعی رقم مہوار بحساب روپیہ ۹۰۰۰۰۰ رупیہ

ابطور نہونے کے ہم نے دوڑے بادشاہوں کی تختوں ایس درج کر دیں۔

اب ذرا دیکھو کہ اسلام نے مسلمانوں کے بادشاہ کے لئے کیا تختواہ رکھی ہے؟ اور خود ان کا مطالبه اپنی تختواہ کی نسبت کیا تھا؟

## خلیفہ اسلام کے مصارف

حضرت عمرؓ نے ایک موقع پر خود ہی اپنے مصارف بتا دئے:-

خبر کم بما يستحل لى منه حلتان: میں خود بتاتا ہوں کہ بیت المال سے  
مجھے کتنا لینا جائز ہے؟ دو جوڑے  
کپڑے۔ ایک جاڑے کے لیے اور  
ایک گرمی کا۔ ایک سواری جس پر جج  
اور عمرہ ادا کروں اور قریش کے ایک  
متوسط الحال آدمی کے اخراجات طعام  
کے برابر اپنے اور اپنے اہل و عیال  
کے لیے اخراجات طعام۔ اس کے بعد  
میں ایک ادنی مسلمان ہوں، جوان کا  
حال ہے، وہی میرا حال ہے۔

حلة في الشتاء و حلة في القيظ ، و  
ما احتج عليه و اعتمد من الظهر . و  
قوتي و قوت اهلى كقوت رجل من  
قريش با غناهم ولا با فقر هم . ثم  
انا بعد رجل من المسلمين يصبني  
ما اصابهم ( ابن سعد، ج ۲، ص ۱۹۸ ) .

## حضرت معاذؓ کی تصریح اور خلافت اسلامی کی اصلی تصوری

معاذ بن جبل رض ایک بڑے پاپ کے صحابی ہیں۔ روم کے دربار میں سفیر بن کر گئے تھے۔ رومنی سردار نے قیصر کے جاہ و جلال اور اعزاز و اختیارات سے ان کو مرعوب کرنا چاہا یہاں مسلمانوں پر دوسرا ہی رنگ چھایا ہوا تھا۔ جن کے دلوں میں جلال خداوندی کا نیشن ہو۔ ان کی نظروں میں اس طسم زخارف دنیوی کی کیا وقعت ہو سکتی ہے؟

حضرت معاذ رض نے امیر عرب کے اختیارات کی جن الفاظ میں تصویر کھینچی، وہ حسب ذیل ہیں:-

ہمارا خلیفہ ہم میں کا ایک فرد ہے، اگر ہمارے مذہب کی کتاب اور ہمارے پیغمبر کے طریقہ کی پیروی کرے تو ہم اس کو اپنا خلیفہ ہی رکھیں ورنہ اس کو معزول کر دیں۔ اگر وہ سرقہ کرے تو اس کے ہاتھ کاٹ ڈالیں، اگر زنا کرے تو اس کو سنگار کر دیں، اگر وہ ہم میں سے کسی کو گالی دے تو وہ بھی برابر کی گالی دیا جائے۔ اگر وہ کسی کو زخمی کرے تو اس کا بدلہ دینا پڑے وہ ہم سے چھپ کر قصر والیان میں نہیں بیٹھتا۔ وہ ہم سے غرور و تکبر نہیں کرتا۔ وہ تقسیم غنیمت میں اپنے کو ہم پر ترجیح

و امیرنا رجل منا، ان عمل فینا  
بکتاب دیننا و مسننہ نبینا قرآنہ علینا  
و ان عمل بغیر ذلک عزلناہ عنا و  
ان هو سرق قطعنا یده، و ان زنا  
جلدناہ، و ان شتم رجالاً مناشته  
بماشته، و ان جرحہ اقادہ من  
نفسه، ولا يحتجب منا و لا ينكرب  
علینا، ولا يستائز علینا فی فیتنا  
الذی افاء اللہ علینا و هو کر جل  
منا (فتح الشام ازدی ص ۵۰۰ الکتری)

نہیں دیتا، وہ ہم میں ایک معمولی آدمی کا رتبہ رکھتا ہے اور بس۔

ان الفاظ کو غور سے پڑھو۔ کیا اس سے واضح تر، اس سے روشن تر، اس سے صحیح تر، اس سے موثر تر الفاظ میں جمہوریت کی حقیقت ظاہر کی جاسکتی ہے؟ کیا حکومت عام کی اس سے بہتر نویت ہو سکتی ہے؟ کیا مساوات نوئی اور عدم تفوق و ترجیح افراد کی اس سے بہتر مثال تاریخ عالم پیش کر سکتی ہے؟ اللہ بنی امیہ سے انصاف کرے، جنہوں نے اسلام کی اس مقدس تصوری مساوات کو اپنی کشافتِ اغراض نفس سے ملوث کر دیا اور اس کی بڑھتی ہوئی قومیں عین دور عروج میں پامال مفاسد واستبداد ہو کر رہ گئیں! اصلوا فاضلوا، فویل لہم ولا تبا عہم!

اللہ اللہ! آج دنیا کی ایک وہ قومیں ہیں، جن کے پاس کچھ نہ تھا پر آج انہوں نے حاصل کیا، اور ایک ہم ہیں کہ خزانے کے خزانے لیکر آئے تھے، مگر آج سوائے ذکر عیش کے خود عیش کا کہیں وجود نہیں !!

آئندہ و گذشتہ تمناؤ حسرت ست  
یک کا شکنے بود کہ بصد جان تو شستہ ایم

### شُرُكَ فِي الصَّفَاتِ

کلمات تعظیم و تجلیل کے عجیب و غریب القاب ہیں، جو ملوک و سلاطین عالم کے ناموں سے پہلے نظر آتے ہیں، اور جن کے بغیر ذات شاہانہ کی طرف اشارہ کرنا بھی سوء ادب کی اخیر حد ہے، مگر موقع خلافت اسلامیہ میں ان کی مثال ڈھونڈھنا بیکار ہوگا۔ ایک ادنیٰ مسلمان آتا ہے اور ”یا با بکر“<sup>عہد</sup> اور ”یا عمر“<sup>عہد</sup>، کہہ کر پکارتا ہے اور وہ خوشی سے

جو اب دیتے ہیں۔ زیادہ سے زیادہ جو الفاظ تعظیمی استعمال ہو سکتے ہیں، وہ ”خلیفۃ رسول اللہ“ اور ”امیر المؤمنین“ ہیں، اور جو مرح نہیں بلکہ واقعہ ہے امراء و حکام ملک بھی انھیں الفاظ سے خلفاً کو خطاب کرتے تھے۔

خود آنحضرت ﷺ کی بھی یہی حالت تھی۔ آپ اپنی نسبت لفظ آقا (سید) تک سننا پسند نہیں فرماتے تھے۔ ایک معمولی بدوسی آتا تھا اور ”یا محمد ﷺ“ کہہ کر خطاب کرتا تھا۔ ایک بار ایک بدوسی حاضر ہوا۔ اور دڑتا ہوا۔ آگے بڑھا۔ آپ ﷺ نے فرمایا:-

”تم مجھ سے ڈرتے ہو؟ میں اس ماں کا بیٹا ہوں جو قدید (ایک معمولی عربی کھانا) کھاتی تھی (یعنی ایک معمولی عورت کا بیٹا ہوں)“

سبحان اللہ

چے عظمتِ دادہ یا ربِ بخلق آں عظیم الشان  
کہ ”انی عبدہ“ گوید بجائے قول ”سبحانی“

ایک صحابی نے اپنے بیٹے کو خدمتِ نبوی میں بھیجنा چاہا۔ اس نے باپ سے پوچھا کہ اگر حضور اندر تشریف فرما ہوں تو میں کیونکر آواز دوں گا؟ باپ نے کہا:-

”جان پدر! کاشانہ نبوت دربار قیصر و کسری نہیں ہے۔ حضور کی ذات تحریر و تکبر سے بلند ہے آپ اپنے جانشیروں سے ترفع نہیں کرتے!“

اللَّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰى أَفْضَلِ الرُّسُلِ وَ اكْمِلْهُمْ مُحَمَّدًا، وَ عَلٰى أَفْضَلِ الْمُسْلِمِينَ وَ اكْمِلْهُمْ إِلَيْهِ الْأَبْوَارُ، وَ اصْحَابِهِ الْأَخْيَارُ.

### ماضی و حال

یہ حالت تو تاریخ اسلام کی افضل ترین ہستی سے لیکر اسکے خلفاؤ جانشین تک کی تھی، لیکن اس کے مقابلے میں آج بھی بادشاہتوں اور ریاستوں کو چھوڑ کر صرف اپنی قوم کے ان

لوگوں کو دیکھو، جن کے پاس جانکاری کا کوئی حصہ یا چاندی سونے کے کچھ سکے جمع ہو گے ہیں۔ ان میں بہت سے لوگ دولت کو تمام فضیلتوں کا منع قرار دیتے۔ اور اس لئے لیدری اور پیشوائی کے بھی مددی ہیں۔ ان میں بہت سے فراعن اور نمارہ تم کوایے ملیں گے جن کا نام اگر ان خطابوں سے الگ کر کے زبان سے نکلا جائے، جوان کے شیطانی خبث غرور نے گھڑ لئے ہیں، یا حکومت کی خوش آمد و غلامی کا اصطلاح لیکر حاصل کئے ہیں، تو ان کے چہرے مارے غیظ و غضب کے درندوں کی طرح خونخوار ہو جاتے ہیں، اور چار پایوں کی طرح یہجان غصہ و غلاظت کو روک نہیں سکتے۔

رسول ﷺ اور ان کے جانشین اپے تیس محض ایک تبع کتاب و سنت سمجھتے تھے۔ اور ایک معمولی باشندہ مدینہ کے برابر قرار دیتے تھے۔ وہ پکار پکار کہتے تھے کہ میں اسی وقت تک تمہارا امیر ہوں، جب تک حق و شریعت کے مطابق چلوں، اور اگر میں کبھی وی اختیار کروں تو تم مجھ کو سیدھا کر دو۔ پھر آجکل کے ان بدترین نسل فراعن سے کوئی نہیں پوچھتا کہ یہ کیا تمددا اور کیا نمرودیت ہے؟ اگر ان کو خود اپنے لئے اسلام عزیز نہیں تو کیا اپنی قوم کے اسلام کو بھی کفر سے بدل دینا چاہتے ہیں؟

کیا وہ بھول گئے کہ ان کے مخاطب وہ لوگ ہیں، جنہوں نے خلفائے رسول کو ان کے ناموں سے پکارا، ان کو بات بات پر ٹوکا، ان پر سخت سے سخت اعتراض کئے، ان کو خطبہ دیتے ہوئے روک دیا۔ اور اس رسول کی امت ہیں، جس نے ایک موقعہ پر اپنے جان شاروں کو اپنی تعظیم کے لئے بھی کھڑے ہونے سے روک دیا تھا، اور فرمایا تھا کہ "لاتقوموا کالا عاجم"، یعنی عجم کے تاج پرستوں کی طرح میری تعظیم نہ کرو، کہ اسلام کی توحید اس سے مبراء ہے؟ پھر کیا ہے، جس نے ان کے نفس کو مغزور کر دیا ہے، اور وہ کونسا اور شرعاً عظمت و جلال ہے، جو تکبیر و غرور کی طرح، ان کو اپنے سورث اعلیٰ فرعون و نمرود سے ملا ہے؟ اگر دولت کا گھمنڈ ہے تو مجھے اس میں شک ہے کہ ان کے پاس جہل کی طرح دولت بھی کثیر ہے۔ اگر اپنے ان پر ستاروں اور مصاحدوں کا نہیں غرور ہے، جو غلامی اور دولت پرستی کی

غلاظت کے کیڑے ہیں، تو میں یہ باور کرنے کے لئے کوئی وجہ نہیں پاتا کہ وہ دنیا کی مغرورو و مستبد بادشاہتوں سے بھی بڑھ کر اپنے غلاموں اور پرستاروں کا حلقة اپنے ارد گر درکھتے ہیں۔ بہر حال خواہ کچھ ہو، مگر میری آواز کا ہر سامع آج انہیں ان کی موت اور ناکامی کا پیام ہو نچاوے۔ اب ان کی تباہی و بر بادی کا آخری وقت آگیا۔ وہ دنیا جس نے بحر احر میں فرعون اور اس کے ساتھیوں کو غرق ہوتے دیکھا تھا، اور جو اس طرح کے ان گلت تماشے ہزاروں دیکھی چکی ہے، وقت آگیا ہے کہ ہندوستان کے اندر، بحریت و صداقت میں جس کی موصیں نہ صرف نام ہی میں بلکہ حقیقت میں اصر ہوں گی، ان مغورو اور مسترد لیڈروں کے غرق ہونے کا بھی تماشہ دیکھ لے۔

اذاجاء موسى والقى العصا

فقد بطل السحر والساحر

وَاسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي  
الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظَنُوا  
أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ۝  
فَأَخَذْنَاهُ وَجَنُودَهُ فَنَبَذَنَاهُمْ فِي  
الْيَمِّ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ  
عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ۝ وَجَعَلْنَاهُمْ  
أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ  
الْقِيَامَةِ لَا يُنْصَرُونَ  
(٤١-٣٨: ٢٨)

اور فرعون اور اس کے لشکر نے زمین پر ظلم و استبداد کے ساتھ بہت گھمنڈ کیا، اور وہ نادان سمجھے کہ مر نیکے بعد گویا انہیں ہماری طرف لوٹنا ہی نہیں ہے پس ہم نے فرعون اور اس کے لشکر کو بالآخر اپنے دست قدرت سے پکڑ لیا، اور سمندر کی موجودوں میں پھینک دیا، پھر دیکھو کہ حق سے منحرف ہونے والوں کا کیسا برا انجام ہوتا ہے! ہم نے فرعونیوں کو انسانوں کی پیشوائی اور لیڈری تو دی تھی، مگر وہ ایسے لیڈر تھے، جو ہدایت اور رہنمائی کی جگہ، قوم کو وزخ کی طرف بلا تے تھے۔ قیامت کے دن ان کی پیشوائی کی حقیقت معلوم ہو جائے گی، جبکہ کوئی ان کا مددگار اور حامی نہ ہو گا!

## توطییہ مباحث آیۃ

### اور مباحث گذشتہ پر ایک اجمالی نظر

(۱)

ہم نے آغاز تحریر میں اس سیاسی انقلاب پر اجمالی نظر ڈالی تھی۔ جو ظہور اسلام سے عالم انسانیت میں طاری ہوا۔ ہم نے اسر و غلامی اور استبداد و حکم ذاتی کی وہ بیڑیاں دیکھی تھیں، جن کے ذریعہ انسانیت کے پاؤں جگہ دیئے گئے تھے۔ پھر چھٹی صدی عیسوی کے آغاز میں ہم نے اس حربہ حریت الہیہ کو بلند ہوتے دیکھا، جو جبل (بوقتیں) کی غاروں میں ڈھالا گیا تھا۔ مگر اس کی چوٹیوں پر سے چکا تھا۔ بالآخر وہ چکا اور بلند ہوا اور پھر اس زور و قوت سے ان بیڑیوں پر گرا، کہ ”الحکم لله العظیم الکبیر“ کے ایک ہی ضربہ بے امان و آہن پاش میں، ان کے تمام آہنیں حلقوں کو ٹکرے ہو کر گر گئے، اور خدا کے بندوں کے پاؤں اس کی طرف دوڑنے کے لئے آزاد ہو گئے !!

وَقَاتِلُوا هُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونُنَ فَتَّةٌ  
وَيَكُونُنَ الدِّينُ لِلَّهِ۔ (۱۹۲-۲)

اور ظالموں سے مقابلہ کرو، یہاں تک اللہ کی سرزی میں ظلم و معصیت اور مساوی اللہ پرستی کے فتنہ سے پاک ہو جائے، اور شریعت و حکم کا تمام تسلط صرف اللہ ہی کے لیے ہو جائے، کیونکہ اس کے سوا نیا میں حکم و تسلط کسی کو سزاوار نہیں

وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانْقَذَكُمْ مِّنْهَا طَحَّالَكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ  
اِنَّهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣-٢)

اس کے بعد ہم نے موجودہ عہد جمہوریہ و آئینی پر نظر ڈالی اور اسکے نظام اساس کی جگہ و سراغ میں نکلے۔ ہم کو چند اصول بتائے گئے۔ جنکی تائیں کافخر وادعا موجودہ ”عصر منور“ کا بنیاد شرف اور اساس امتیاز ہے۔ لیکن ہم نے مزکر دیکھا تو تیرہ سو برس پیشتر کے گذرے ہوئے ”دور ظلمت“ میں ایک ہاتھ نظر آیا، جو اسی مصباح فروزنہ حریت و جمہوریت کی ضیا و نورانیت سے تمام ظلمت کدہ عالم کی تاریکی کا تہما مقابله کر رہا تھا!  
بالآخر و فتحیاب ہوا، ظلمت انسانی پر نور الہی نے نصرت پائی، اور وہی آفتا ب ارشاد وہدایت ہے، جس سے کب انوار و تجلیات کر کے آج دنیا کے تمام گوشوں نے اپنے اپنے چراغ روشن کر لیے ہیں۔

کیک چراغیست دریں خانہ، کہ از پر تو آں

ہر کجا می گھری، انجمنے ساخت اند

یَا إِنَّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَ  
اے پیغمبر! ہم نے تم کو دنیا کے لیے گواہی  
مُبَشِّرًا وَ نَذِيرًا وَ دَاعِيًّا إِلَى اللَّهِ  
دینے والا، سلطنت الہی کے قیام کا  
بشارت دہندا، ظلم و عصیاں کے نتائج سے  
بیاذنہ و سراجاً مُنِيرًا! (٢٢: ٣٦-٣٥)

بشارت دہندا، ظلم و عصیاں کے نتائج سے  
ڈرانے والا انسانوں کی غلائی سے  
بعاوت اور اللہ کی ذمہ داری کی دھوٹ  
دینے والا اور مختصر یہ کہ ہر طرح کی  
تاریکیوں کو مٹانے کے لیے ایک روشن و  
منور چراغ بننا کردنیا میں مبعوث فرمایا۔

## الحریت فی الاسلام

وہ چراغ جو انسانی ہاتھوں سے بلند کئے گئے ہیں، بھی سکتے ہیں، کیونکہ خود انسان کے چراغ حیات کو قرار نہیں۔ پر جو ”سراج منیر“ اللہ کے مقتدر غیر فانی ہاتھوں سے روشن ہوا ہے۔ اس کی نورانیت کے لئے کبھی اطفاء و زوال نہیں ہو سکتا۔

اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ط  
مَثْلُ نُورِهِ كَمِشْكُونَةٍ فِيهَا  
جِيَسَ إِيكَ (بَلْدَنْ وَرْفِيْعَ) طاق ہے اور اس پر  
مِصْبَاحٌ ! (۲۵:۲۲)

اللهم صلی و سلم علیہ، و علی الہ الواصلین الیہ !

(۳)

مشہور (انقلاب فرانس) کے مصائب و شدائے کے بعد (جو یورپ میں حریت و جمہوریت کے مذبح کی سب سے بڑی اور آخری قربانی تھی) موجودہ جمہوریت کا اصلی دور شروع ہوتا ہے، ہم نے بتایا تھا کہ اس دور کے اساس اولین پانچ دفعات ہیں جیسا کہ مشہور فرانسیسی مورخ حوال SEIQ NOBOS OH نے اپنی تاریخ انقلاب تمدن میں تصریح کی ہے۔

(۱) استیصال حکم مطلق و ذاتی۔ یعنی حق حکم و ارادہ اشخاص کی جگہ افراد کے ہاتھ میں جائے۔ شخص، ذات اور خاندان کو تسلط و حکم میں کوئی دخل نہ ہو۔ اسی کے ذمیں میں پریسٹنش کا انتخاب بھی آگیا۔ جس کو اسلام کی اصطلاح میں خلیفہ کہتے ہیں۔ اس کے انتخاب میں کسی حق خاندانی کو دخل نہیں۔ ملک انتخاب کرے اور اسی کو حق عزل و نصب ہو۔

(۲) مساوات عامہ، جس کی بہت سی فرمیں ہیں۔

مساوات جنسی، مساوات خاندانی، مساوات مالی، مساوات قانونی، مساوات ملکی و شہری وغیرہ وغیرہ، اسی بنابر پریسٹنش کو بھی عام باشندگان ملک پر کوئی تفوق و ترجیح نہ ہو۔

(۳) خزانہ ملکی (با صطاح اہل اسلام بیت المال) ملک کی ملکیت ہو۔ پر یہ ثابت کو اس پر کوئی ذاتی حق تصرف نہ ہو۔

(۴) اصول حکومت ”مشورہ“ ہو، اور قوت حکم و ارادہ افراد کی اکثریت کو ہو۔ نہ کہ ذات شخص۔

(۵) حریت رائے و خیال اور مطبوعات (پر لیس، کی آزادی اسی کے تحت میں ہے۔ یہی اصول اساسی ہیں جن کو پروفیسر و اسن رینی نے انگلستان کے نظام حکومت کی مشہور روز یورس کی بہتر تاریخ میں بیان کیا ہے۔

لیکن جمہوری نظام حکومت کے یہ اصلی عناصر نہیں ہیں۔ اگر ان کی تحلیل و تفہید کی جائے، تو بہت سے مرکبات الگ ہو جائیں گے، اور آخر میں صرف ایک ہی عضر بسیط باقی رہے گا جو دفعہ (۱) میں بیان کیا گیا ہے یعنی:-

”قوت حکم و ارادہ اشخاص و ذوات کے ہاتھ میں نہ ہو۔ بلکہ جماعت و افراد کے قبض و تسلط میں“

محض لفظوں میں اس کی تعبیر اس ایک جملہ میں ہو سکتی ہے کہ ”نفی حکم ذاتی و مطلق“ باقی چار دفعات میں جو امور بیان کئے گئے ہیں، وہ سب کے سب اسی کے ذیل میں آ جاتے ہیں۔ مساوات حقوقی مالی و قانونی، اساس مشورہ و انتخاب، عدم اختیار تصرف خزانہ ملکی، حریت ارادہ و مطبوعات وغیرہ وغیرہ، سب ”نفی حکم ذاتی و مطلق“ ہی کی تفسیر ہیں۔

(الهابقیۃ صالحۃ)

(۲)

موجودہ جمہوریت و حریت کا پہلا سال ۹۷ء سمجھا جاتا ہے جبکہ ۱۳ جولائی سے

## الحریت فی الاسلام

(انقلاب فرانس) کی تحریک کا آغاز ہوا اور رجال انقلاب نے مشہور قلعہ (باشیل) پر قبضہ کر لیا۔

یہ زمانہ اگرچہ انسانی جذبات کی شورش و طوائف اسلوکی کا ایک بیجانی دور تھا اور ایک عہد کے انتظام کے بعد دوسرے کے آغاز سے پہلے ایسا ہونا ضروری ہے تاہم ایک جمعیتیہ وطنیہ موجود تھی جو اس وقت تمام اعمال و امور انقلاب کی حکومت اپنے ہاتھوں میں رکھتی تھی اور یہ برابر قائم رہی، تا آنکہ ۱۷۸۹ء میں اس نے فرانس کے پہلے دستور کا اعلان عام کیا۔

یہ جمیعت انقلاب سے پہلے ۱۷ جون ۱۷۸۹ء کو قائم ہوئی تھی اور تمام دور انقلاب اسی کے زیر حکومت رہا۔

(واتعہ باشیل) کے بعد، اگست کی شب کو جمیعت نے اپنا مشہور ”مشور انقلاب“ شائع کیا تھا جس نے تاریخ میں اولین ”فرمان حریت“ کے لقب سے جگہ پائی ہے۔ اس میں انقلاب کی تجسسیں کا اعلان تھا اور دنیا کو بشارت دی گئی تھی کہ وہ شاہد حریت، جو اپنی روفہ میں انسانی خون اور لاش کی پہلی قربانی قبول کر چکی ہے، اب وقت آگیا ہے کہ برقداد دے اور دنیا کے سامنے اپنا نظارہ اسکن عام کر دے۔

اس مشور میں سب سے پہلے نظام حکومت قدیم کی بعض خصوصیات بتائی تھیں، پہلے مقصد انقلاب کی تصریح کی تھی۔ آخر میں اعلان عام تھا کہ پچھلے عہد کے تمام اعمال و آثار آئندہ کے لیے کا عدم قرار دینے جاتے ہیں۔

اس مشور میں لکھا تھا کہ قدم نظام حکومت کا سب سے بڑا عذاب انسانیت پر یہ تھا کہ پادشاہ کا تسلط جزو کل پر حاوی تھا اور اس کو ”رئیس مطلق“ کی حیثیت بغیر کسی مطالبہ و

مسئولیت کے حاصل تھی۔

پھر اس کے بعد آئندہ حالت کی الفاظ ذیل میں تصریح کی تھی:-

”جمعیت وطنیہ نے جو پکھ کیا ہے، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اس نے حکومت مطلق سے پادشاہ کو محروم کر دیا، وہ ملک دامت کو اس کا مستحق قرار دیتی ہے۔

آج کے دن سے حکومت مطلقہ منہدم ہو گئی اور اہل وطن میں باہم امتیاز و فضیلت کا دور ختم ہو گیا۔ اب ملک بادشاہ سے اور وطنیہ عدم مساوات سے آزاد ہے!

جمعیت وطنیہ گز شستہ زمانہ کے ان تمام آثار و اعمال کو کا عدم قرار دیتی ہے جن کی وجہ سے حریت و مساوات اور حقوق عامہ کو ایک ادنیٰ سے ضرر کا بھی احتمال ہے۔

اب نہ ارباب عز و دولت کے لیے کوئی امتیاز باقی رہا، نہ زمینداروں کے لیے حق فضیلت و استیلا، و راشت سے کوئی حق پیدا نہیں ہوتا اور نہ طبقات و مدارج کا اختلاف کوئی ٹھیک نہیں۔ تمام القاب و خطابات جو کل تک لوگوں کو حاصل تھے، آج کے دن سے یقین کر لیا جائے کہ بالکل بیکار و کا عدم ہو گئے ہیں۔

محض و راشت کی بنابر کسی کو حکومت سے وظیفہ نہیں مل سکتا۔ کسی جماعت کو یا کسی فرد واحد کو ایک ادنیٰ سا بھی امتیاز ان قوانین عامہ سے بری ہونے کا نہیں جو ہر فرانسیسی پر نافذ ہوں گے۔

(۵)

## مبادیٰ حریت

لیکن اب تک نظام حکومت کا کوئی قانون مرتب نہیں ہوا تھا۔ ایک مجلس تشريع ( واضح قوانین) قائم کی گئی تھی، تاکہ فرانس کا دستور مرتب کرے۔ اس مجلس نے وضع

قوانين سے پہلے بطور مبادی دستور و حریت کے چند دفعات مرتب کیں، اور انہی کو تمام نظمات و قوانین کا اساس و اصل الاصول قرار دیا۔

یہ مبادی حریت ایک اعلان کی صورت میں قلمبند کئے تھے اور ۱۷۹۷ء میں چھپ کر جمعیت کی طرف سے شائع ہوئے تھے۔

## حقوق انسانی کا یورپ میں اعلان

ان مبادیات کا خلاصہ یہ تھا:-

انسان آزاد پیدا ہوتا ہے اور آزادی ہی کے لیے زندہ رہتا ہے۔ تمام انسان بمحاظ

حقوق مساوی ہیں۔

حقوق طبیعی پانچ ہیں:- حریت، تملک، امن، مقاومت (حریت) کے معنی یہ ہیں کہ انسان کو قدرت حاصل ہو کہ ہر اس کام کو کر سکے، جسے بغیر کسی دوسرے کو نقصان پہونچائے وہ کر سکتا ہے۔

(تملک) سے مقصود اپنی ملکیت صحیح و قانونی کے قبض و تصرف کے کامل حق کا مانا ہے۔ یعنی ہر شخص اپنی املاک کا مالک ہو اور کوئی اس سے چھین نہ سکے۔

(امن) سے مقصود یہ ہے کہ ہر شخص اپنی جگہ پر حفظ و بے خطر ہو اور صرف قانون کی خلاف ورزی ہی کر ایک صورت ایسی ہو، جو اس کے امن میں غل ڈال سکے۔

(مقاومت) سے مقصود جور و ظلم اور حملہ و اقدام مجرمانہ کی مقاومت ہے یعنی ہر شخص اپنی حفاظت کے وسائل اختیار کرنے کی قدرت رکھتا ہو، ظلم و جور کے خلاف احتجاج (پروٹٹ) کر سکے۔ قانون ارادہ عامہ کا مظہر ہے۔ پس ہر وطنی کو حق ہو کہ وہ ذاتی طور پر یا بتوسط وکلا مجلس اعلیٰ (سینٹ) میں شرکت کر سکے۔

ہر وطنی بلحاظ وطنی ہونے کے یکساں حکم سے موثر ہو۔ اس بنا پر ہر شخص کے لیے ممکن ہو کہ وہ بڑے سے بڑے عہدے کو اور اعلیٰ سے اعلیٰ وظائف کو حسب اقتدار و البتت حاصل کر سکے۔

کسی انسان کے لیے کسی حالت میں جائز نہ ہو کہ وہ کسی انسان کو قید کر سکے، یا اور کوئی ایسا ہی سلوک کر سکے۔ الا انہی صورتوں میں، جو قانون نے مقرر کر دی ہوں، اور اس طریقہ پر، جو اس نے قرار دے دیا ہو، کسی شخص کے لیے جائز نہیں کہ وہ کسی دوسرے کو اپنی رائے کے اظہار سے روکے، اگرچہ وہ دینی ہو اور عام اعتقادات دینیہ کے مخالف۔ البتہ اس صورت میں اس کا اظہار روکا جاسکتا ہے جبکہ وہ قانون کے لحاظ سے امن عامہ کے لیے مضر ہو۔

ہر وطنی کو پورا حق حاصل ہے کہ اپنی رائے فکر کے مطابق گفتگو کرے اور لکھ پڑھے، یا چھاپ کر شائع کرے۔

اسی طرح ہر وطنی کو حق توزیع و اشاعت حاصل ہے۔

”حق تملک“ ایک مقدس حق ہے۔ کسی شخص کی طاقت نہیں کہ کسی کی ملکیت اس سے چھین سکے۔ البتہ مصالح عامہ سب پر مقدم ہیں۔ لیکن اس کے لیے بھی جب تک قانونی صورت نہ ہو، کوئی شخص اپنی ملکیت سے دست بردار ہونے پر مجبور نہیں کیا جاسکتا۔

موجودہ تحریک انقلاب کے بنیادی مقاصد میں سے ہے کہ ”حق حکم و تسلط“، اشخاص کو نہیں بلکہ امت اور ملک کو حاصل ہو۔ جمیع ایتائے وطن اپنے تمام حقوق میں مساوی ہو جائیں، حریت سے متنقح ہوں اور ہر طرح مامون و مصون رہیں۔ پس امت فرانسوی کے شعار وطنی حریت، مساوات اور اخوت قرار پایا ہے۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ یورپ کی موجودہ جمہوریت کا مبداء سعادت مجلس تشریع فرانس کا بھی اعلان تھا۔ تاریخ نے اسے ”اعلان حقوق الانسان“ کے لقب محترم سے محفوظ رکھا ہے اور ہمیشہ محفوظ رکھے گے۔

(۶)

ہم نے اس حصہ بیان کو اس لیے کسی قدر طول دیا، تاکہ انقلاب فرانس کی انتہائی حد حریت و جمہوریت سامنے آجائے۔ نیز اندازہ کیا جائے کہ یورپ کی موجودہ جمہوریت کے خلاصہ امور و مبادی نظام و اساس کیا کیا ہیں؟  
یہ انقلاب فرانس کے تلاشِ حریت و مساوات اور جتنوئے حقوق انسانی کی انتہائی سرحد تھی۔ یہی مبادی حریت ہیں جن کو انسانی آزادی کے سب سے آخری سوال کے جواب میں آج یورپ تلاستا ہے۔

اس اعلانِ مبادی حریت میں بھی دراصل وہی ایک اصل اصولِ حریت اس کی ہر دفعہ کے اندر موجود ہے، جس کی طرف گذشتہ مضمون میں ہم اشارہ کرچکے ہیں۔ تمام دفعات کا اگر خلاصہ ایک جملہ میں کرنا چاہیں تو صرف یہی ہو گا کہ ”السلطہ للامہ“ یعنی حق حکم و تسلطِ امت، ہی کے لیے ہے۔

چنانچہ اس کے بعد یہی اصل اصول فرانس کی تمام دستوری اور جمہوری جماعت کے پیش نظر رہا۔ انقلاب سے پہلے فرانس میں پارلیمنٹری حکومت موجود تھی، لیکن شاہی حقوق و تسلط اور کیسا کام لگکیر استبداد اس درجہ تھا کہ دراصل ایک شخصی تخت شاہنشاہی حکومت مقیدہ کے نام سے حکمرانی کر رہا تھا۔

انقلاب کے بعد رجال انقلاب میں تفریق ہو گئی۔ ایک گروہ ملوکی مگر دستوری و مقید

حکومت قائم کرنا چاہتا تھا۔ گروہ غالب یہی تھا اور اس کے سامنے انگلستان کے دستور کا نمونہ تھا۔ دوسرا گروہ خالص جمہوری حکومت کا نظام بنانا چاہتا تھا۔ یہ جماعت اگرچہ قلیل تھی مگر عوام اور کاشتکاروں پر اس کا اثر حاوی تھا، ۱۰ اگست ۱۹۴۷ء کو اس جماعت نے پیرس کے دیہاتیوں سے شورش کر کے مجلس کو مجبور کیا کہ وہ ایک ایسے نئے دستور کا اعلان کر دے، جو بادشاہ کے وجود سے بالکل مستغای ہو۔

اس غرض سے ایک نئی مجلس کا انتخاب ہوا۔ منتخبہ مجلس نے ایک سب کمیٹی قائم کی جس کے اکثر اعضاء، مشہور انقلابی مصنف جان روپوسپ روپا Roussapu کے شاگرد تھے۔ انہوں نے اسی اصول کو تمام نظام و قوانین کا محور قرار دیا کہ ”السلطہ للشعب وحدہ“ حکم و تسلط صرف قوم ہی کے لیے ہے اور ایک نیا نظام مرتب کیا جو ملکیت (شاہی شرکت) سے بالکل خالی تھا۔ یہ نظام تاریخ انقلاب میں ”دستور ۱۹۴۳ء کے لقب سے مشہور ہے۔

لیکن دوسرے سال یہ دستور بھی قائم نہ رہا۔ یہ دور انقلاب درحقیقت انسانی جذبات کی شورش، اذہان کی طوائف الملوکی، اور طبیعت انسانی کے مطالبات مفرط کا ایک بیجانی دور تھا۔ فرانسیسی قوم جو دست سے معطل تھی، سونج سکتی تھی مگر کچھ کرنہیں سکتی تھی۔ لوگوں کی مثال بقول ویکٹر ہیو گیو (victor hugo) بالکل ان قیدیوں کی سی ہو گئی تھی جو دست العرق د خانے میں رہ کر آزاد ہوئے اور جیل کے احاطے سے نکل کر جب آسمان کی کھلی فضا کے نیچے پہنچیں تو حیران ہو کر رہ جائیں کہ اب انہیں کیا کرنا چاہیے؟

یہ حالت قدرتی ہے اور ہمیشہ ایک دور کے اختتام اور دوسرے کے آغاز کا درمیانی حصہ دیانتے ایسی ہی حالتوں میں کاتا ہے۔ فرانس بھی اسی میں بتلا تھا۔ دستور مرتب ہوتے

تھے اور پھر نے دستور کا مطالبہ کیا جاتا تھا۔ حکومتیں تغیر کی جاتی تھیں اور پھر ذہانی جاتی تھیں۔ ۹۵ءے میں نے دستور کا اعلان ہوا اور ۹۹ءے تک قائم رہا۔ اسی اثنامیں فرانس اور یورپ میں جنگ شروع ہو گئی جس کی بناء پر کردار اصل فرانس کا انقلاب حکومت ہی تھا۔ اس بیرونی مصروفیت سے اندر وی فی نزاعات کی قوت معاً گھٹ گئی۔ یہاں تک کہ حالات نے ایک دوسرے انقلاب کا صفحہ اٹا اور ملکیت جو فرانس سے چلی گئی تھی۔ پھر دوبارہ بلائی گئی۔

اب تک سرنشیت حکومت ڈائرکٹروں کی ایک جماعت کے ہاتھ میں تھا اور مختلف اداری و تشریعی اور نیابی و انتخابی مجالس قائم تھیں۔ اب انہوں نے دیکھا کہ زیادہ عرصے تک حکومت اپنے قبضے میں نہ رکھ سکیں گے۔ وضع ملکی کو کسی نہ کسی طرح جنگی مہلت سے فائدہ اٹھا کر بدل دینا چاہیے۔ اسی سیاست کا نتیجہ وہ انقلاب ثانی تھا جو ۱۸ نومبر ۹۹ءے کو وقوع میں آیا اور مشہور فالج یورپ (پولین بونا پارٹ) کی اعانت سے پانچ سو ناسیں ملک کی مجلس فوجی قوت سے توڑ دی گئی اور اسی طرح عہد (کرامویل) کی تاریخ انگلستان کا پھر اعادہ ہوا، جس نے شخصیت کو نشست دے کر پھر خود اپنی شخصیت سے ملکی جمہوریت کو نشست دی تھی۔

اب ایک نئی مجلس اس غرض سے منتخب کی گئی کہ نئے نظام دستور کو مرتب کرے چنانچہ آٹھویں سال انقلاب کا دستور شائع کیا گیا۔ یہ دستور فی الحقيقة (بونا پارٹ) کا گھر اہوا ایک حکلو نا تھا، جو فرانس کو بہلائے رکھنے کے لیے بنایا گیا تھا۔ ظاہرا ایک جمہوریت قائم کی گئی جس میں دستور جمہوری کے تمام اعضاء و جوارح موجود تھے۔ مگر دماغ کی جگہ ایک قفل کا عہدہ قائم کیا گیا جو میں بر س کے لیے نامزد کیا جائے گا اور جو جمہوریت کی طرف سے فرانس پر حکومت کرے گا۔ تمام عمال کا تعین، تمام فوج کی قیادت، صلح و جنگ کا اختیار، تمام اداری و تغفیلی قوی کا سرنشیت آخري، اسکے سپرد کر دیا گیا۔ اس کی معاونت کے لیے دو

نائب بھی رکھے گئے مگر فی الحقیقت وہ اپنے تمام کاموں میں ایک خود مختار حکمران اور شہنشاہ مطلق تھا۔

اس جمہوری شہنشاہی کے تحت پر (پولین بوناپارٹ) ممکن ہوا۔

(۷)

یہ سب کچھ ہوا لیکن انقلاب فرانس اپنا کام پورا کر چکا تھا۔ فرانس پر یہ دور بھی گزر گیا۔ اس کے بعد ملوکیت و مطلق العنانی کا ایک نیا دور شروع ہوا۔ تمام یورپ میں نظام مقیدہ کی حکومت داخل ہوئی۔ فرانس میں بھی انگریزی نظام دستور قائم کیا گیا۔ باس یہ آخیں فتح جمہوریت ہی کو ہوئی اور وہی انقلاب فرانس کا قائم کردہ اصل اصول بغیر کسی تغیر کے تمام تو انہیں کی بنیاد قرار پایا کہ "السلطہ للشعب وحدہ"

یورپ کے دیگر حصے میں اگرچہ اس انقلاب کا اثر ملوکیت مقیدہ سے آگئے نہ بڑھا مگر فی الحقیقت ہر دستور و نظام حکومت میں بصور مختلف یہی اصل اصول کام کر رہا ہے۔

(تنبیہ)

اس مضمون میں جا بجا حکومت مقیدہ، ملوکیہ، دستوری وغیرہ کے الفاظ استعمال کئے گئے ہیں۔ حکومت "مقیدہ" سے مقصود وہ نظام حکومت ہے جس میں گو بادشاہ کے حقوق و تسلط حکم کو برقرار رکھا گیا ہو، لیکن قانون و آئین کی پابندی کے ساتھ حکومت کی جائے۔ "ملکیہ مقیدہ" سے بھی وہی مقصود ہے۔ "دستوری" سے مقصود پارلیمنٹری حکومت ہے۔ جس میں بادشاہ قانون و جماعت کے ماتحت ہو، اور یہ "نظام انگریزی" کے لقب سے مشہور ہے۔ صرف "ملکیہ" سے مراد حکم مطلق یا شخصی حکومت ہے۔

"جمہوری" نظام حکومت بادشاہ کے وجود سے بالکل خالی ہوتا ہے، حکومت صرف

ملک کی اکثریت کرتی ہے اور نظم اداری کے لئے ایک شخص باسم صدر منتخب کر لیا جاتا ہے یہی طرز حکومت آ جکل امریکہ اور فرانس اور بعض چھوٹی چھوٹی جمہوریوں کا ہے۔

آ جکل کی اصطلاح کے مطابق اسلام ملکیت مقیدہ یا نظام دستوری انگستان کے مطابق حکومت قرار نہیں دیتا جیسا کہ غلطی سے بعض لوگ سمجھتے ہیں، بلکہ اس کا نظام خالص جمہوری اور شاہنشہخیص و ملکیت سے کلیٹا پاک ہے۔ کما سیاتی انشاء اللہ تعالیٰ۔

(۱)

”انقلاب فرانس“ یورپ کی موجودہ جمہوریت کا سرچشمہ تسلیم کیا جاتا ہے۔ ہم نے مختصر طور پر اس کے اعلانات و اساسات کی تشریع کی تاکہ آئندہ مباحثت کے سمجھنے میں آسانی ہو۔ گذشتہ مضمون میں فرانس کا جو ”منشور حریت“، ”نقل کیا ہے اور جس میں مبادی حریت و مساوات بیان کئے گئے ہیں، اس سے اگر تشریع قوانین و تکرار مقاصد و اعادہ مطالب کو الگ کر دیا جائے تو اصل اصول نظام جمہوریت کے وہی چند دفعات رہ جاتے ہیں جن کو اس مضمون کی اولین قسط میں ہم نے بیان کیا تھا اور پھر ابھی تھوڑا ہی عرصہ گزر رہے کہ مکرر دھراچکے ہیں یعنی بصورت تقسیم مواد، منع حکم ذاتی، مساوات عمومی، انتخاب رئیس، اور اصول شوریٰ، یہی چار دفعات اصل اصول قرار دیئے جاسکتے ہیں۔ اگر ان عناصر مرکبہ کی بھی تفہید کی جائے تو پھر صرف ایک ہی اصل الاصول آخر میں باقی رہ جائے گا یعنی ”منع حکم مطلق ذاتی“ یا ”السلطہ للشعب وحدہ“ حق تسلط صرف قوم ہی کو حاصل ہے۔

## احکام اسلامیہ و نظام خلافت راشدہ

انہی دفعات اربعہ نظام جمہوریت کو پیش نظر رکھ کر ہم نے احکام اسلامیہ و اعمال مسلمین اولین کا تفصیل کیا تھا، اور ایک ایک دفعہ پر ترتیب وار بحث کی تھی۔ گوجٹ اجمانی،

اور نظر سرسری تھی، تاہم حسب ذیل نتائج تک پہنچنے میں ضرور رہنا ہوئی ہوگی۔

(۱) اسلام ہر قسم کے ذاتی شخصی تسلط کی نفی مطلق کرتا ہے۔ اس نے روز اول ہی سے جو نظام حکومت قائم کیا، وہ خالص جمہوری اور شابہ شخصیت سے پاک تھا۔ تصریحات کلام اللہ اور سنت مسلمین اولین سے بغیر کسی توجیہ و تاویل کے ثابت ہوتا ہے کہ ”حکومت جمہوری کی ملک ہے۔ ذات اور خاندان کو اس میں دخل نہیں“، یہی اصول خلاصہ نظام جمہوریت حاضرہ ہے۔

(۲) نفی حکم ذاتی کا پہلا نتیجہ مساوات عمری افراد بشر ہے۔ یعنی خاندانی، بلکی، قومی، اور مالی امتیازات کوئی نہیں۔ اسلام نے پہلے ہی دون اعلان کر دیا ”لیس لاحد علی احمد فضل، الابدین و تقوی“ یعنی کسی ایک انسان کو دوسرے انسان پر کوئی فضیلت نہیں ہو سکتی الا اس کی دینی فضیلت اور حسن عمل۔

(۳) نظام جمہوریہ کا تیسرا رکن رئیس جمہور یہ، اور اس کا تقرر بذریعہ انتخاب ہے۔ رئیس جمہوریت کو اسلام خلیفہ کہتا ہے اور ”جماع“ سے مقصود قوت اکثریت انتخاب ہے۔

(۴) اسی ضمن میں تکمیل جمہوریت صحیح کے لئے ضرور تھا کہ خود ”رئیس جمہور“ کو عام افراد ملک کے مقابلہ میں کوئی امتیاز خاص حاصل نہ ہو۔ مساوات حقیقی کے یہ معنی ہیں کہ جس شخص کو رئیس جمہوریت منتخب کیا گیا ہے، وہ اپنے تمام حقوق قانون و مال میں بھی مثل ایک عام باشندہ شہر کے نظر آئے۔ پس اس حیثیت سے بھی تفصیلی نظر ڈالی گئی تو اسلام کا خلیفہ اس شان میں سامنے آیا کہ بھٹی ہوئی چادر اور دو وقت کی غذا کے سوا اس کے پاس اور کچھ نہ تھا!

(۲)

ان مباحثت کے ضمن میں ہم پر اس سے بھی زیادہ خصائص الہیہ اسلامیہ کا انکشاف ہوا۔ ہم نے صرف یہی نہیں دیکھا کہ جو کچھ آج جمہوریت و حریت اور مساوات و آئین کے نام سے دکھلایا جا رہا ہے، وہ سب کچھ اسلام کے پاس موجود ہے۔ بلکہ یہ بھی نظر آیا کہ موجودہ عصر تمدن کے یہ تمام مناظر فتحیہ اب تک اس حقیقت عظیٰ و اصلیت کبریٰ سے خالی ہیں، جن کو تیرہ سو برس پہلے وہ ظاہر کر چکا ہے۔

**یورپ کی کامیاب جستجوے مقصد اور انقلاب فرانس کی ناکامی**  
 حریت صحیحہ اور اسلام کے تعلق پر بحث کرتے ہوئے دو پہلو پیدا ہو جاتے ہیں۔ ایک پہلو بحث کا یہ ہے کہ آج یورپ کے بازار حریت میں بہتر سے بہتر جو متعار دکھلائی جا سکتی ہے، وہ ہمارے امانت خانوں میں تیرہ سو برس سے موجود ہے۔ دوسرا حصہ وہ ہے جہاں نظر آتا ہے کہ صرف وہ متعار ناقص ہی نہیں بلکہ اس سے بھی اعلیٰ واشرف اشیاء ہمارے پاس موجود ہیں۔

ہم نے گذشتہ مباحثت میں اس دوسرے حصہ بحث پر بھی کہیں کہیں نظر ڈالی ہے اور اس کا خلاصہ حسب ذیل ہے:-

۱۔ اسلام نے اپنے نظام حکومت سے بکلی پادشاہ کے وجود کو خارج کر دیا اور ایک کامل جمہوریت قائم کی جسمیں صرف ایک پریسٹنشن باسم خلیفہ رکھا گیا ہے۔ برخلاف اس کے یورپ میں جمہوریت کی تحریک اب تک پوری طرح کامیاب نہ ہو سکی۔

اس کا بڑا حصہ اب تک ناچ و تخت فرماؤں کی کے آگے عاجزی کرنے پر مجبور ہے امریکہ اور فرانس، صرف یہی دو بڑی جمہوریتیں انقلاب فرانس کا کامیاب نتیجہ ہیں۔ ان

کے علاوہ چند چھوٹی چھوٹی جمہوریتیں ہیں مگر ان کا شمار بڑے ملکوں میں نہیں۔  
 ۲۔ انقلاب کی اصلی روح مساوات ہے اور صرف شاہی اقتدار و تسلط کے روک دینے ہی سے جمہوریت صحیحہ قائم نہیں ہو سکتی۔ تاوقتیکہ نوع بشر میں مساوات حقیقی قائم نہ ہو۔ اس بنا پر گوفرانس کے انقلاب نے شاہی اقتدار کی مطلق العنانی سے دنیا کو نجات دلادی، تاہم وہ ”مساوات حقیقی“ کے قیام میں کامیاب نہ ہو سکا۔ مختلف درجات و طبقات امت کا اختلاف بدستور باقی ہے۔ دولت کے اقتدار کی لعنت سے اب تک اس کے پاؤں میں پڑی ہے۔

۳۔ یہ کیا ہے کہ اب تک جو پادشاہ ہے وہ ملکی خزانے سے کروڑوں روپیہ لیتا اور باوجود ایک عام باشندہ شہر ہونے کے عام باشندوں سے ارفع داعلی رہتا ہے؟ اب تک وہ عظمت و جبروت کے اس عرش مقدس پر متمکن ہے۔ جہاں تک زمین کے عام باشندوں کی رسائی نہیں؟

شاہ انگلستان ستر لاکھ پچاس ہزار روپیہ ہر سال تن تنہا اپنے اوپر صرف کرتا ہے اور جرمی کا حکمران نوے لاکھ۔ پھر کیا با ایں ہمہ یورپ کو مساوات انسانی کے ادعاء کا حق حاصل ہے؟

اس کی آبادی اب تک ان امیروں کے یوانوں سے رکی ہوتی ہے جو چاندی سونے کے گھنٹہ میں اپنے ہم جنوں کے ساتھ سب کچھ کر سکتے ہیں۔ پھر وہ مساوات کہاں ہے جس کے فرشتے نے تمام اکناف یورپ کو اپنے پروں میں چھپا لیا ہے؟

لیکن اسلام نے روز اول ہی مساوات کی حقیقی تصویر دنیا کو دکھلا دی۔ اس کا اولین قدوس پادشاہ جس طرح زندگی بر کرتا تھا تم پڑھ چکے ہو۔ اس کے خلفاء نے صاف کہہ دیا

کہ ”حلتان و قوتی اہلی“ یعنی بھکو صرف دوجوڑے کپڑے کے اور اپنی اور اپنے اہل و عیال کی مایمتان حفاظا چاہیے اور بس!

حضرت ختم الرسلین ﷺ نے قمیلہ مخزوم کی ایک عورت کی نسبت روسائے قریش سے، حضرت ابو بکرؓ نے اپنی خلافت کی اولين مجلس میں، حضرت معاذؓ نے سردار روئی کے آگے، منیرؓ بن شعبہ نے ایرانی سپہ سالار کے سامنے، اور واقعہ اجنادِ دین میں روئی سپہ سالار کے آگے اس کے مخبر نے، جو تقریریں کی تھیں، ان کو تمام گذشتہ مضمون میں پڑھو اور پھر مساوات یورپ کا مساوات اسلامی سے مقابلہ کرو!

۳۔ لیکن مساوات کے بھی مختلف درجے اور اس کی مختلف قسمیں ہیں۔ یہ سچ ہے کہ انقلاب فرانس نے اپنے اعلان حریت میں تمام ابناع وطن کو مساوی قرار دیا لیکن کیا تمام ابناع آدم کو بھی درجہ و حقوق میں مساوی قرار دے سکا؟ وہ عدم مساوات جو ایک محدود رقبہ ز میں میں ہو، زیادہ مستحق نفریں ہے، یا وہ جو تمام دنیا اور دنیا کی تمام قوموں میں پھیلا ہوا ہو؟ اگر تم ایک سرز میں کے رہنے والوں کو ایک درجے میں رکھنا چاہتے ہو تو یہ دنیا کے دکھ کا اصلی علاج تو نہ ہوا۔ دنیا اس مساوات کے لیے تشنہ ہے جو ابناع وطن کی طرح مختلف وطنوں اور قوموں کا امتیاز بھی منادے اور اسود و ایضی، مغرب و مشرق، متعدد وغیر متعدد، غرضیکہ بندوں کو ایک درجے میں لاکھڑا کر دے۔ تم ابھی ابھی انقلاب فرانس کی سرگزشت سے فارغ ہوئے ہو۔ تم نے وہ اعلان حریت پڑھا ہے جس کو تاریخ عظمت کے ساتھ اپنے سینے سے لگائے رکھتی ہے، لیکن کیا اس میں اول سے لے کر آخر تک کسی جگہ بھی اس مساوات کا ذکر ہے جو کسی خاص سرز میں کوئی بیکہ تمام عالم کو اپنا پیغام نجات سناتا ہو؟ اس کی ہر دفعہ کو مکرر پڑھو۔ تم ہر جگہ ”وطن“ ہی کا نام پاؤ گے اور انقلاب فرانس کا بلند مساوات کا تخلیل اس سے زیادہ نہ

ہو گا کہ ”فرانس“ کا ہر باشندہ ایک دوسرے کے برابر ہو جائے۔ لیکن خدا کی زمین جو صرف فرانس اور یورپ ہی کی اقوام سے آباد نہیں ہے، اپنے اس زخم کے لیے کہاں مرہم ڈھونڈھے، جس نے ایک قوم اور وطن کو دوسری قوم اور وطن پر فضیلت دے دی ہے؟

یورپ سے اس کو تسلیم نہیں مل سکتی، لیکن اسلام کا ہاتھ اس کو مرہم بخش سکتا ہے۔ اس نے صرف اپنے وطن اور سر زمین ہی کو مساوات باہمی کا حقدار نہیں سمجھا، بلکہ اس کا اعلان ایک عالمگیر مساوات کا فرمان تھا۔ جبکہ اس نے کہا کہ:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ  
وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَّ قَبَائِيلَ  
إِلَّا عَارَفُوا طَرَاطِ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ  
أَنْقَطُكُمْ ! (۱۳:۲۹)

ایے لوگو! ہم نے تم کو مرد و عورت کے اتحاد سے پیدا کیا، تم کو مختلف قوموں اور خاندانوں میں تقسیم کر دیا۔ لیکن اختلاف قوم و نسل سے کوئی امتیاز و شرف حاصل نہیں ہو سکتا، کیونکہ اس سے مقصود صرف یہ ہے کہ تم باہم ایک دوسرے سے شناخت کئے جاؤ اور نہ تم میں سب سے زیادہ اللہ کے آگے افضل وہی ہے جو سب سے زیادہ متقلی اور نیک اعمال ہے۔

تو اس کا اعلان مساوات صرف کہ اور حجاز ہی کے لئے نہ تھا بلکہ تمام عالم کے لئے تھا۔

اسلام صرف وطن ہی کی محبت لیکر نہیں آیا۔ اسکے پاس تمام عالم کے عشق کا پیغام

ہے۔ اس نے جو کچھ کیا تمام عالم کے لئے کیا، اور صرف وہی تھا جو کہ کر سکا و مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا (۲۸:۳۳) دنیا کا خدا "رب العالمین" تھا، جس کی ربوبیت عامہ میں کوئی خصوصیت وطن و مقام نہیں۔ پس اس کا پیغام امن و نجات بھی "رحمۃ للعالمین" ہو کر آیا کہ: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (۱۰:۲۱)

۳۔ اگر یورپ مساوات انسانی کے اصلی راز کو پالیتا تو اشتراکیہ (سوشیالیزم) کی بنیاد پر ہتی۔ امراء کے اقتدار، دولت کی ظالمانہ تقسیم، طبقات عامہ کی تذلیل و تحیر، ارباب اقتدار کا استبداد، جماعت و افراد کا قانونی امتیاز، یہ اسی طرح کے اسباب ہیں۔ جن کی وجہ سے اشتراکیہ کی بنیاد پڑی اور روز بروز بڑھتی جاتی ہے۔ یورپ کے ادعا مساوات کی ساعت کرتے ہوئے کوئی جب نہیں کہم اشتراکیہ کی شہادت سے کان بند کر لیں۔ ابھی لوگوں نے دو سال پیشتر کا وہ موقعہ بھلا کیا ہو گا جب مشریکانہ جارج نے امراء انگلستان کے نیکس سے بری ہونے کے خلاف سمجھی کی تھی اور اس کی وجہ سے طبقہ خواص میں ایک سخت جوش پھیل گیا تھا۔

## رجوع به مباحث بقیہ

پس ان مباحث کے بعد اب ہمارے لیے صرف دو منزليں اور باقی رہ گئی ہیں:-  
۱۔ حکم "مشورہ" اور "اصول شوراء اسلامیہ" اس کے ضمن میں ان آیات کریمہ پر ایک مفسر ان لفڑاٹی چاہیے جن میں حکم شوری دیا گیا ہے۔

۲۔ بعض شکوک و اعتراضات کی تحقیق جو اس پارہ میں پیدا ہوتے ہیں از انجملہ وہ شہادات جو انقلاب عثمانی کے زمانہ میں بعض جرائد و مجلات میں شائع ہوئے تھے اور حال میں ایک تحریک کے ذریعہ ان کا اعادہ بھی کیا گیا ہے۔ یہ تحریر روزانہ پیسہ اخبار لاہور میں

شائع ہوئی ہے۔ آئندہ مضمون میں ہم ان دونوں بحثوں کی طرف متوجہ ہو گے، واللہ الہادی، و علیہ اعتمادی۔

## حریت اور حیات اسلامی

### قرآن حکیم کی تصریحات

سُلَمَانُوا! تَمِ النَّاصِفُ پُرْ قَائِمٌ اور (زمین میں) خدا کے گواہ رہو، گویہ گواہی خود تمہارے اپنے نفس یا والدین یا عزیزو اقارب کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا فَوْمِينَ  
بِالْقِسْطِ شُهَدَاءِ اللَّهِ وَ لَوْ عَلَى  
أَنفُسِكُمْ أَوْلَوَ الَّذِينَ وَالْأَقْرَبُونَ

(ناء٢: ٦٥)

اگر یہ حق ہے کہ قومی زندگی کی جان اخلاق ہے تو یہ بھی حق ہے کہ اخلاق کی جان حریت رائے، استقلال فکر، اور آزادی قول ہے۔ لیکن اخلاق ملی کی یہ روح مہالک و خطرات کی موت سے گھری ہوئی ہے: حفت الحجۃ بالمکارہ۔ اس آب حیات کے حصول کے لیے زہر کا پالہ بھی پینا پڑتا ہے: الموت جسر الی الحیاة!

قوم کے نظام اخلاق و نظام عمل کے لیے اس سے زیادہ کوئی خطرناک امر نہیں کہ موت کا خوف، شدائہ کا ذر، عزت کا پاس، تعلقات کے قیود، اور سب سے آخر قوت کا جلال و جبروت، افراد کے افکار و آراء کو مقید کر دے۔ ان کا آئینہ ظاہر، باطن کا نکس نہ ہو، ان کا قول ان کے اعتقاد قلب کا عنوان نہ ہو ان کی زبان ان کے دل کے سفیر نہ ہو۔ یہ وہی چیز ہے جس کو اسلام کی اصطلاح میں ”نفاق“ اور ”کہناں حق“ کہتے ہیں اور جس سے زیادہ مکروہ اور مبغوض شے خدا نے اسلام کی نظر میں کوئی نہیں۔ اسلام کی بے شمار خصوصیات میں

الحرىت في الإسلام

سے ایک خصوصیت کبریٰ یہ ہے کہ اس کی ہر تعلیم موضوع بحث کے تمام کناروں کو محیط ہوتی ہے۔ ہم نے تورات کے اسفار دیکھے ہیں، زبور کی دعائیں پڑھی ہیں، سلیمان (علیہ السلام) کے امثال نظر سے گذرے ہیں، یسوع کی تعلیمات اخلاقیہ کے وعظ نے ہیں۔ ہم نے ان میں ہر جگہ خاکساری، انکساری، چل، حلم، در گذر، تسامح اور عفو و کرم کے ظاہر فریب اور سراب صفت مناظر کا تماشا دیکھا ہے۔ لیکن کیا ان میں ان اصول اخلاق کا بھی پتہ لگتا ہے جو قوموں میں خود داری، سر بلندی اور حق گوئی کا جو ہر پیدا کرتے ہیں؟ جن کی نظر میں بمقابلہ حق، آقا غلام، بادشاہ و گدا، عالم و جاہل، قریب و بعید اور سب سے بڑھ کر یہ کہ خود اپنا نفس اور غیر، سب بر این نظر آتا ہے؟ جن کی راست گوئی، حریت پسندی اور حق پرستی کی عروہ الٹھی کونہ تو تکوار کاٹ سکتی ہے، نہ آگ جلا سکتی ہے اور نہ محبت و خوف کا دیو تو ڈسکتا ہے؟

فَقَدْ أُسْتَمِسَكَ بِالْعُرُوْةِ الْوُثْقَىٰ  
کیونکہ اس نے وہ مضبوط قبضہ پکڑا ہے جس  
لَا انْفَصَامَ لَهَا (بقرہ ۲۵۶) .  
کے لیے کبھی لوٹنا ہے ہی نہیں۔  
اسلام ایک طرف مسلمانوں کی تعریف بتاتا ہے کہ:-

الْمُسْلِمُ مِنْ سُلْطَنِ الْمُسْلِمِينَ مِنْ  
لِسانِهِ وِيَدِهِ (بخاري)

دوسری طرف مسلمانوں کی حقیقت یہ ظاہر کرتا ہے کہ اگر خدا و شیطان، حق و باطل مسروف و منکر اور خیر و شر کا مقابلہ، ہوتا وہ رضاۓ خدا، نصرت حق، امر مسروف اور دعوت خیر کے لئے:

آسمان کے نیچے کی کسی ہستی کی رو انہیں کرتے لَا يَخَافُونَ لَوْ مَهَ لَائِمْ (ماں دہ)

غربت سرائے دہر میں حق کاٹھکانا صرف ایک مسلمان ہی کا سینہ ہونا چاہیے، لیکن کیا بد نجتی ہے کہ آج ہمارے سینے باطل کا شیش، ہمارے دل نفاق کا مامن اور ہمارا باطن اخفاۓ حق کا طباہ بن گیا ہے، حالانکہ ہم وہی ہیں جنہیں حکم دیا گیا تھا کہ:-

كُوْنُواْ أَقْوَامِينَ بِالْقُسْطِ شَهَدَاءَ لِلّٰهِ  
دُنْيَا میں خدا کے گواہ رہیں  
ان کا قول عمل ہمیشہ برابر ہو

(نام: ۱۳۵)

لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ؟ (صف: ۶۶)  
ان کا دل اور زبان ہمیشہ ایک ہو۔ جن کو خدا کے سوا کوئی ہستی مرعوب نہیں کر سکتی۔

(آل ابراہیم: ۲۲)

## تسامح اور قول حق

عنودر گذر، عیب کوڑھا لکھنا، خطاؤں سے چشم پوشی کرنا، بلاشبہ ایک بہترین وصف ہے، لیکن اگر کسی شہر کی پولیس ان سماجی اخلاق پر عمل شروع کر دے یا بڑے بڑے مجرموں کی طاقت سے مرعوب ہو کر اپنے فرائض میں کوتا ہی کرے تو اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ تھوڑے ہی دنوں میں نظام و امن درہم و برہم ہو جائے گا اور معمورہ شہری کاڈھیر بن جائے گا۔ ہر آزاد رائے اور حرال فکر انسان خدا کی آبادی کا کوتواں ہے۔ اس کا فرض ہے کہ ہر غلط روکروک دے ہر خطہ کار کوٹوک دے اور حمایت حق و نصرت خیر کے لیے ہمہ تن آمادہ رہے تاکہ حق باطل کے جو روستم سے اور نور ظلمت کے جملہ سے محفوظ رہے، اور سوسائٹی کا شیرازہ نظام منتشر نہ ہو پائے۔

شریعت اسلامیہ نے اسی خاص فرض کا نام امر بالمعروف اور نہیں عن المکر قرار دیا ہے، اور ملت اسلامیہ کا خاص وصف یہ بیان کیا ہے کہ:-

## الحریت فی الاسلام

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ  
تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايُونَ عَنِ  
الْمُنْكَرِ (۱۰۳)

تم بہترین قوم ہو جو دنیا میں لوگوں کے  
لیے نمونہ بنائی گئی اچھی باتوں کی ہدایت  
کرتے ہو اور بری باتوں سے منع  
کرتے ہو۔

وَلْتُكُنْ مِنْكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ  
وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَايُونَ عَنِ  
الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ : (۱۰۳)

تم میں ایک گروہ ایسا ہوئا چاہیے جو  
لوگوں کو نیکی کی دعوت دے، اچھی  
باتوں کی ہدایت کرے، بری باتوں  
سے روکے اور یہی گروہ کامیاب ہے۔

## ایک شبہ کا ازالہ

غلط ہے جو صحیح ہیں کہ صداقت اور حق گوئی، امر بالمعروف اور نبی عن المکر، دعوت  
الی الخیر اور منع عن الشر کے سلسلہ میں اگر دوسروں کے حرکات و افعال کا تقدی کیا جائے تو وہ اس  
تجسس احوال غیر کالمزم ہو گا۔ جس کو قرآن نے منع کیا ہے:-

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَبِيُوا أَكْبَرًا مِنْ  
الظَّنِّ ذَإِنْ بَعْضُ الظَّنِّ إِنْ . وَلَا  
تَجَسَّسُوا وَلَا يُغْتَسِبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا طَ  
أَيْحَبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ  
مِنْتَأْ فَكَرْ هَتْمُؤْ طَ وَ اتَّقُوا اللَّهَ طَ إِنَّ  
اللَّهَ تَعَالَى رَحِيمٌ (۱۲:۷۹)

مسلمانوں! بہت بدگانیاں کرنے سے  
اجتناب کیا کرو دوسروں کے حالات کی  
جا سوئی نہ کیا کرو، ایک دوسراے کے  
پیچھے میں بد گوئی نہ کرو! کیا تم پسند کرتے  
ہو کہ کسی بھائی کی لاش پڑی ہو اور تم اس  
کا گوشت نوچ نوچ کھاؤ؟ کیا تم کو گھن  
نا آئے گی؟ خدا کا خوف کرو کہ خدا توبہ  
قبول کرنے والا اور رحمت والا ہے۔

لیکن اس سے مراد وہ شخصی حالات ہیں جو امور دین اور مصالح ملت میں مؤثر نہ ہوں ورنہ فریضہ امر معروف اور نبی مسیح کے لیے کیا چیز باقی رہ جائے گی؟ اور معاشرت کی اصلاح، معاہب کے ازالہ اور منکرات کے ابطال کے لیے کون سا تھیار ہمارے پاس ہو گا؟ اگر ہمارے عظمائے محدثین حدیث میں رواثۃ کے معاہب و اخلاق کی تقدیمہ کرتے اور حق کے مقابلہ میں بڑے بڑے ارباب غمام اور جبارۃ حکومت کے زور و قوت سے مرعوب ہو جاتے تو کیا آج ہمارے پاس اقوال حق کے بجائے صرف روایات کا ذرہ کا ایک ذہیرہ ہوتا؟

اس سلسلہ میں ہم کو یہی بالاعلان کہنا چاہیے کہ سب سے پہلی ہستی جس سے سب سے پہلے محاسبہ کرنا چاہیے، جس کے افعال کی سب سے پہلے تقدیم کرنی چاہیے، جس کے معاہب کی سب سے پہلے مذمت کرنی چاہیے، وہ خود اپنی ہستی ہے، بہادر وہ نہیں ہے جو میدان قتال میں دشمن سے انتقام لے۔ جب تم کسی دوسرے کی اخلاقی صورت کی بھجو کر رہے ہو تو ذرا اپنے دل کے آئینہ میں بھی دیکھ لو کہ خود تمہاری صورت تو ویسی نظر نہیں آتی؟ جب حق کے اظہار کے لیے تمہاری زبان دلائل کا ابزار لگا رہی ہو تو جماں کر دیکھ لو کہ کہیں تمہارے خرمن دل میں تو یہ جس موجو نہیں ہے؟ کیونکہ

لَمْ تَفُلُّوْنَ مَا لَا تَفْعَلُوْنَ (القف: ۱)

تمہارا قول ہو وہ فعل نہ ہو۔

أَتَأُمْرُوْنَ النَّاسَ بِالْإِيمَانِ وَتَنْسُوْنَ أَنفُسَكُمْ (بقرہ: ۶۶)

اس لیے مسلمان کا ظاہر و باطن ایک ہو۔ وہ زبان سے جس کا اقرار کرتا ہو دل سے اس کا اعتقاد بھی رکھتا ہو، ورنہ وہ منافق ہے جو:-

يَقُولُونَ بِاَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي  
مَنْهُ سَهْبَاتٌ كَہتا ہے جو اس کے دل میں  
نہیں ہے۔

فَلُوِّهِمْ (۱۶۸۳)

## حریت رائے اور قول حق کی تعریف

حریت رائے اور قول حق کیا شے ہے؟ اس کا جواب آیات سابقہ نے بتایا ہے یعنی جو بات حقیقتاً صحیح ہو۔ دل سے اس کا اعتقاد، زبان سے اس کا اقرار، اور ہاتھ سے اس پر عمل۔ اگر غلطی سے حق کی ماہیت اس سے مخفی ہو تو جب اس کا علم ہوا پہنچنے والیوں کا اعتراف کر لے۔ غیراً اگر اس حق کا معارض اور اس صداقت کا دشمن ہو تو اس کی عظمت و جبروت سے اس کے ہاتھ میں رہ شد، اس کے پاؤں میں لغوش، اس کی زبان میں لکنت، اور اس کے قلب میں خوف نہ ہو۔ سماں کی شرم اور اقارب و احباب کی محبت اس کی زبان حق کو اور اس کے دست صداقت شعار کو بیکارنا کر دے۔ دولت و مال کی حرص اور عزت و جاه کی طلب اس کے جادہ حریت پرستی اور راہ صداقت پسندی میں سنگ گراں بن کر حائل نہ ہو۔ اغراض ذاتی اور ہوائے نفسانی کے سحر سے مسحور نہ ہو۔ رضاۓ خدا اور طلب حق کے سوا اس کا کوئی مطلوب نہ ہو کہ مذہب حق پرستی میں بھی شرک ہے: وَإِنَّ الشَّرِكَ لِظُلْمٍ عَظِيمٍ

## ہر مسلمان کو فطرتاً آزادگاً وَ حُقْقُ الْمُرْسَلِ

ہر مسلم موحد ہے اور ہر موحد آستانہ احادیث کے سوا تمام آستانوں سے بے نیاز اور واحد القہار کے سوا ہر ہستی سے بے خوف ہے، اس لئے وہ فطرتاً اپنے کسی قول و فعل میں آزادی و حق گوئی سے نہیں ڈرتا۔ صحابہ کرام کو دیکھو کہ یہ خاک نشیں قیصر و کسری کے دربار میں بے دھڑک جاتے ہیں، اور قائم و حربر کی مندوں کو والٹ کر زمین پر بیٹھ جاتے ہیں۔ وہ فرش

دربار جوروم و ایران کا سجدہ گاہ تھا، برچھی کی انی اور گھوڑوں کے سموں سے ان کے جبروت واستبداد کے پر زے اڑادیئے گئے۔ جن درباروں میں زبان کی حرکت بھی سوء ادب تھی، وہاں حمایت حق کے لئے ٹوٹے ہوئے قبضے اور چیخڑوں سے بندھی جوئی تلوار جنیش میں آ جاتی ہے! اور پھر کیوں ایسا نہ ہو جکہ ایک موحد کا اعتقاد یہ ہے کہ ”لا نافع ولا ضار الا لله“ خدا کے سوانح و ضر کسی کے ہاتھ میں نہیں۔

## ہر مسلم خدا کا گواہ صادق ہے

ہر مسلم خدا کی طرف سے دنیا میں ایک گواہ صادق اور شاہد حال ہے کہ:-

وَكَذِلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا خدا نے تم کو ایک شریف قوم بنایا ہے تاکہ  
لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ لوگوں پر گواہ رہو۔

(۱۳۳:۲)

کیا اس سے زیادہ کوئی بد بخت ہو سکتا ہے، جس کو خدا نے مخلکہ عالم میں اپنی طرف سے گواہ بنا کر بھیجا ہو اور وہ اس حق کی گواہی سے خاموش رہے یا اس کے اخفا کی کوشش کرے؟

وَمَنْ أَظْلَمَ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً اور اس سے بڑھ کر کون ظالم ہو گا، جس کے  
عِنْدَهُ مِنَ اللَّهِ (۲۳۰:۲) پاس خدا کی کوئی گواہی ہو اور وہ اس کو چھپائے؟

کیونکہ مسلم کے خدا کا حکم ہے کہ:-

لَا تَكُنُمُ الشَّهَادَةَ (۲۸۳:۲) شہادت ربائی کا اخفا نہ کرو

ادائے شہادت ربائی اور حریت رائے ایک شے ہے

الحرىت في الإسلام

پس جو شخص شہادتِ ربانی کا اختیار نہیں کرتا، اور خدا کی طرف سے جو علم اس کے قلب میں القا کیا گیا ہے وہ علی الاعلان اور بلا خوف لومتہ لامم اس کا اظہار کرتا ہے، وہی ہے جس کو دنیا صادق اللہجہ، مستقل الفکر، حر راضمیر، اور آزادگو کہتی ہے۔ پھر کیا جو شخص حر راضمیر اور آزادگو نہیں، وہ، وہ نہیں جو شہادت کو چھپاتا ہے اور حق کی گواہی سے اعراض کرتا ہے؟ حالانکہ وہ وجود اقدس جو عالم الغیب والشہادۃ سے، بقسر بعکس فرماتا ہے:-

مسلمانو! انصاف پر مجبوٹی سے قائم رہو اور خدا  
 کی طرف سے حق کے شاہد رہو، گویہ شہادت  
 خود تمھاری ذات کے یا تمھارے اعزہ و  
 اقارب کے خلاف ہی کیوں نہ ہو اور وہ خواہ  
 دولت مند ہوں یا فقیر، اداۓ شہادت میں ان  
 کی پروانہ کرو کر خدادونوں کو بس کرتا ہے، اور نہ  
 تبع ہوئی ہو کر حق سے انحراف کرو۔ اگر تم  
 بالکل انحراف کرو گے یادبی زبان سے شہادت  
 دو گے تو جان لو کہ خدا سے کوئی امر مخفی نہیں، وہ  
 تمھارے ہر عمل سے واقف ہے۔

اللہ اکبر! آج مسلمان خدا کے اتنے بڑے فرض کو بھولے ہوئے ہیں! وہ مسلمان جن کو صرف ایک سے ڈرنا تھا، اب ہر ایک سے ڈرنے لگے ہیں۔ وہ اظہار حق میں دولتمد سے ڈرتے ہیں کہ شاید اس کی جیب کرم بار کی چند پھٹکیوں ہمارے دامن مقصود میں کبھی پڑ جائیں! اے دولت کے دیوتاؤں سے ڈرنے والو! کیا تم تک رزاق عالم کا یہ فرمان نہیں پہنچا کہ نَعْنُ نُرُّ قُلُّكُمْ وَإِيَّاكُمْ (الانعام) ”ہم ہیں جوان کو اور تم کو، دونوں کو رزق پہنچاتے ہیں؟“ وہ حمایت حق کے لئے کمزوروں کا ساتھ نہیں دیتے۔ لیکن اے کمزوروں کی مدد نہ کرنے والو! جانتے ہو کہ کمزوروں کا سب سے بڑا مددگار کیا کہتا ہے؟

وَنُرِيدُ أَنْ تَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ  
أَسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَ  
نَجْعَلُهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلُهُمْ  
الْوَزِيلِينَ (٥٢٨)

ہم ان لوگوں پر احسان کرنا چاہتے ہیں جو دنیا میں کمزور سمجھے گے اور انہیں کواب دنیا کا پیش رو اور زمین کا وارث بنانا یہیں گے۔

وَهُوَ حُكْمُنَا كَمَا كَمَا  
كَيْمَنَ نَبِيْسَنَا كَمَا كَيْمَنَ  
حَقَّ پَرْسَانَ مَصْرَنَ كَمَا كَيْمَنَ  
كَيْمَنَ

فَأَقْضِيْمَا أَنْتَ قَاضِيْمَا  
تُوجُوكَرَسْكَتَهُ وَكَرْغَنْرَأَوْرَوْبَرْجَرَاسَ كَهْمَارِي  
تَقْضِيْمَا هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا  
اسْ ذَلِيلِ دُنْيَا زَنْدَگَيِ كَوْخَتَمَ كَرْدَے اور كَهِيَ كَيَا  
سَكَتَهُ (٧٢:٢٠)

ہمارا دل کیوں آزاد نہیں؟ ہم حق کے کیوں حامی نہیں؟ ہم استقلال فکر کے کیوں طالب نہیں؟ تقلید اشخاص کی زنجیروں کو کیوں ہم اپنے پاؤں کا زیور سمجھتے ہیں؟ ہم طوق غلامی کو تمغاے شرف کیوں جان رہے ہیں؟ اس لئے کہ حسن اعتقد کہ ہم نے معصومیت کی سدرۃ الشتہی تک پہنچا دیا ہے، حالانکہ ایک ہی ہے (یعنی خدا) جس کی ذات ہر شخص سے پاک اور ہر خط سے مبرا ہے، اور ایک ہی جماعت ہے (یعنی انبیاء) جو گناہوں سے معصوم بنائی گئی ہے۔ اور پھر اس لئے کہ غیر کی محبت نے ہمارے احساس حق کو مسلوب کر لیا ہے۔ حالانکہ وہ جو سر پا محبت ہے، اس کی رضا جوئی میں ہر محبت غیر ہم رجہ عداوت ہے اور اس لئے کہ ہم دنیا کے ذرہ ذرہ سے خوف کرتے ہیں حالانکہ ایک ہی ہے جس کا آسمان وزمین میں خوف ہے۔ یعنی وہ، جو دنیا کے ذرہ ذرہ پر قابض ہے اور اس لیے کہ انسانوں سے ہم کو طمع خیر ہے، حالانکہ خیر کی کنجیاں صرف ایک ہی کے ہاتھ میں ہیں۔

ہم کو اکثر عداوت اور ضد بھی حق بینی سے محروم کر دیتی ہے۔ حالانکہ مسلم کا دل حق

الحرىت في الإسلام

پرست اپنے نفس سے بھی استقامت لیتا ہے اور حق کے لیے دشمن کا بھی ساتھ دیتا ہے۔

موانع حق گوئی

ہم نے بتایا کہ وہ کیا چیزیں ہیں جو ہماری زبان کو حق گوئی سے ہمارے پاؤں کو حق طلبی سے باز رکھتی ہیں؟ ناجائز حسین اعتقداد، محبت باطل، خوف، طمع اور عداوت۔ قرآن مجید نے مختلف مقامات میں نہایت شدت کے ساتھ ان موافع حریت اور عوائق حق کو بیان کیا ہے اور تسبیحی کی ہے کہ کیونکر ہم ان سے محفوظ رہ سکتے ہیں؟

نماهنہ جسن اعتماد

حسن اعتقاد کوئی بری شنہیں، لیکن انہیا علیہم السلام کے سوا جو سفیر اور مر ربانی ہیں کسی انسان کو اتنا تاریخ دینا کہ اس کا ہر قول و فعل آئین تسلیم اور معیار صحت ہو، درحقیقت شرک فی النبوة ہے، اعیان کرام کی عزت انسان کا ایک جوہر ہے، لیکن یہ حق کسی کو نہیں پہنچتا کہ وہ ہمارے قلوب پر اس حیثیت سے حکمرانی کریں کہ وہ انسان کی ایک ایسی نوع ہیں جن کے احکام دائرہ انتقام سے خارج اور ضعف بشری سے مبراہیں۔ اور اگر یہ حق ہے تو پھر اس احکام الحکیم کے لیے کیا رہ گیا، جس کا اعلان ہے کہ ان الحکم الالله (۸:۶) حکومت صرف خدا ہی کی ہے؟

کیا خدا نے ان نصاریٰ کو جو پوپ اور قسمیں کے احکام کو بلا جھت تسلیم کرتے تھے اور ان کے اقوال و اعمال کو بری عن الخطأ اور خارج از فقه سمجھتے تھے، یہیں کہا:-  
 اَتَخَدُّلُ اَحْبَارٍ هُمْ وَرُهْبَانُهُمْ اَرْبَابًا نصاریٰ نے خدا کو چھوڑ کر اپنے عالموں اور زادہوں کو خدا بنا لیا ہے۔ مِنْ دُونَ اللَّهِ (توبہ: ۳۱)

اور کہا قرآن نے ان کو دعوت تو حیدا س طرح نہیں دی؟

**فُلْيَا هَلِ الْكِتَبِ تَعَالَوْا إِلَى  
كَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْسَنَا وَبَيْنَكُمُ الْأَلَا  
نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ  
شَيْئًا وَلَا يَتَحَذَّبُ عَصْنَا بَعْضًا  
أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ (۲۳:۲۳)**

اے آسمانی کتاب والو! آؤ ایک امر جو ہم میں تم میں اصولاً متفق علیہ ہے، اس پر عمل کریں کہ ہم صرف خدا ہی کو پوجیں، اور کسی کو اس کا شریک نہ بنائیں اور نہ خدا کو چھوڑ کر ہم ایک دوسرے کو خدا ارباباً مِنْ دُونِ اللَّهِ (۲۳:۲۳) بنائیں۔

ایک دوسرے کو خدا بنانا کیا ہے؟ یہ ہے کہ ہم اپنے قوائے فلک کو معطل کر دیں اور حق و باطل کا معیار صرف اشخاص حمعقد فیہ کے غیر ربانی وغیر معصوم حکموں کو قرار دیدیں۔ ہماری بچپنی چند صد بیوں کا زمانہ ایک بہترین مثال ہے، جب ہم پڑ رعب ناموں سے مرعوب ہو جاتے تھے اور جب ہم حق و باطل کا معیار افراد کی شخصیت کو قرار دیتے تھے، تمام امور سے قطع نظر کر کے دیکھو کہ ہمارے علوم و فنون کو اس سے کتنا نقصان پہنچا؟ ہر علم و فن میں ہمارا وجود، وجود معطل رہ گیا۔ زبانیں تھیں لیکن بولتے نہ تھے، دل تھے مگر سمجھتے نہ تھے۔ قید تحریر میں جو چیز آگئی وہ تنفس کے لائق نہ تھی ہر کتابی مخلوق جو کسی خالق کن کی طرف منسوب تھی، صداقت و معصومیت کا پیکر تھی، ہر سابق العبد وجود انسانی، بعد کے آنے والوں کی عقول و آراء پر حکومت کرتا تھا، الغرض ہر سابق ہستی کا حکم اس قدیم ہستی کے حکم کی طرح تسلیم کیا جاتا تھا، جس کی شان یہ ہے کہ:-

**لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ  
خَلْفِهِ (۲۱:۲۲)**

باطل نہ اس کے آگے سے آ سکتا ہے اور نہ اس کے پیچے سے آ سکتا ہے۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہمارا ہر علم و فن دست شل ہو کر رہ گیا۔ پہلوں نے جو کچھ لکھا بعد والے اس پر ایک حرف نہ بڑھا سکے۔ پھر کیا اگر ایک فقید تارخانی کو، ایک طبیب سدیدی و

## الخريت في الإسلام

قانون کو، ایک نجومی کافیر و مفصل کو، ایک متکلم موافق و مقاصد کو، ایسی کتاب فرض کرتا ہے کہ باطل جس کے آگے ہے نہ پچھے۔ نہ داھنے نہ بائیں تو کیا یہ شرک فی القرآن نہیں اور ہم نے ان کے مصنفین کو ایسی ہستی نہیں تسلیم کر لیا، جن کو قرآن پاک نے اربابا من دون اللہ (۶۲۰۳) کہا ہے؟

ہماری گذشتہ چہل سالہ عمر جو ہماری قومیت کا دور طفویلت تھی، بدترین زمانہ استبداد اور بدترین مثال حسن اعتقاد تھی۔ ہم تیز زبان کو صلح اکبر اور تیز روکوہ بہر بھخت تھے اور اس کے ہر حکم و فرمان کو اسی خشوع و خضوع کے ساتھ تسلیم کرتے تھے، جس خشوع و خضوع کے ساتھ قرآن مجید نے بتایا ہے کہ یہود و نصاریٰ اپنے احبار اور پوپ کے احکام کی تعییل کرتے تھے۔ پس اب وقت آ گیا ہے کہ ہم تمام مسلمانوں کو یہ دعوت الہی دیں:-

|                                                |                                                                                        |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَ | اے کتاب والوا آؤ ایک امر جو ہم میں اور                                                 |
| بَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا | تم میں متفق علیہ ہے، اس پر عمل کریں، اور                                               |
| نُشَرِّكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضًا | و یہ ہے کہ غیر خدا کی پرستش نہ کریں اور نہ                                             |
| بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ (۶۲۰۳)   | اس کے حکم میں کسی کو شریک بنایں اور نہ خداۓ حقیقی کو چھوڑ کر ایک دوسرے کو خدا بنا کیں۔ |

## محبت باطل

دنیا میں محبت باطل سے بڑھ کر پائے حق کوش کے لیے کوئی سخت زنجیر نہیں کہ ”حبک الشیٰ یعمی و یضم“ (حدیث صحیح) محبت باطل قبول حق سے آنکھوں کو انداھا اور کانوں کو بہرا کر دیتی ہے۔ ہم اپنے نفس کو محبوب رکھتے ہیں اس لیے ہم اپنے نفس

کے مقابلہ میں شہادت حق سے عاجز ہیں۔ ہم عزیز واقارب سے محبت باطل رکھتے ہیں اس لیے ہم ان کے خلاف حق کے لیے گواہی دینے پر آمادہ نہیں ہوتے حالانکہ اس شاہدِ حقیقی کا فرمان ہے:-

وَإِذَا قُلْتُمْ فَاغْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا عَزِيزَ كَمَعْلُوكٍ كَيْوَنَ نَهْ هُوْ  
فُرْبِلی (۱۵۲:۶)

يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوْمِيْنَ  
بِالْقِسْطِ شُهَدَاءِ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى  
أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدِيْنِ وَالآَلَّا  
أَوْ خَدَا كَمَعْلُوكٍ كَيْوَنَ بَنْ رَهُو.  
فُرْبِلی (۱۳۵:۲)

اس لیے سرگروہ احرار اور سرخیل قائلین حق وہ ہے جو اس راہ میں اثر محبت سے مسحور نہیں، جو ان علاقت طاہری سے آزاد ہے، جو اپنے نفس سے بھی حق کے لیے اسی طرح انتقام لیتا ہے جس طرح اپنے دشمن سے۔ جو اپنا سرحق کے سامنے اسی طرح جھکا دیتا ہے، جس طرح وہ غیر کا سر جھکا ہوا دیکھنا چاہتا ہے۔ کتنے انسان ہیں جو جادہ حق گولی میں خطرات و شدائد سے نہیں ڈرتے؟ اور کتنے ہیں جو آزادی حق کے لیے اپنی جان فدیہ میں دینے کے لیے تیار ہیں، لیکن اس آیت پاک نے صدق پسندی اور حریت پرستی کی جو راہ قرار دیدی ہے اس پر چلتے ہوئے اکثر پاؤں کانپ گئے ہیں اور اکثر دل بیٹھ گئے ہیں، فان ذلک ہو البلاء المبین، کیونکہ یہ سب سے بڑی آزمائش ہے جو اس آزمائش میں پورا اترے اور اس امتحان میں کامیاب ہو، ہی میدان حریت کا شہسوار اور معرکہ حق صداقت کا فائز ہے:-

رَجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ  
یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے خدا سے جو  
عہد کیا تھا اس پر پورے اترے۔ (۲۳:۲۲)

## خوف

ہم غیر سے ڈرتے ہیں اور ذر کر حق کی گواہی سے بازا آ جاتے ہیں، حالانکہ ایک ہی  
ہے جس سے ڈرنا پڑیے کیا ہمارا یہ اعتقاد نہیں کہ دنیا کی ہر چیز جس سے ہم ڈرتے ہیں خدا  
کی مخلوق ہے؟ دلوں کی عنان حکومت صرف ایک کے ہاتھ میں ہے وہ وال قاهر فوق  
عبادہ اور وہ جد ہر چاہتا ہے اس کو پھیر دیتا ہے یقلب کیف یشاء۔ پھر کیوں ہمارے دل  
اپنے ہی جیسی بے بس اور بے اختیار مخلوق سے ڈرجاتے ہیں؟ ہم مصائب سے ڈرتے ہیں  
لیکن کیا ہمارا یہ اعتقاد نہیں کہ ما اصحاب مِنْ مُصِيْبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ (۱۱:۶۳) ہر مصیبت  
خدا ہی کے حکم سے آتی ہے؟ ہم موت سے ڈرتے ہیں پھر کیا ہمارا یہ ایمان نہیں کہ:-

إِذَا جَاءَ أَجْلُهُمْ لَا يَسْتَقِدُ مُؤْنَ وَلَا  
جب موت آتی ہے تو نہ آگے بڑھ سکتے

يَسْتَأْخِرُونَ (۱۰:۶۹)

اور جوراہ صداقت پرستی میں مر جاتے ہیں۔ وہ مرتے کب ہیں؟ وہ توفی زندگی  
چھوڑ کر داعی زندگی حاصل کر لیتے ہیں۔ کیا تم اس کو مرننا کہتے ہو؟ نہیں:-

لَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
شہدائے راہ خدا کو مردہ نہ کہو، وہ تو زندہ  
اموات۔ بَلْ هُمْ أَحْيَاءٌ (۱۵۳:۲)

وہ دنیا میں بھی زندہ ہیں۔ قوم ان کے نام کا ادب کرتی ہے، دنیا زبان احترام سے  
ان کا نام لیتی ہے، تاریخ ان کے نام کو بقاء دوام بخشتی ہے۔ وہ نہ صرف خود ہی زندہ ہیں  
بلکہ ان کا سیجانہ کار نامہ دوسروں کو بھی زندہ کرتا ہے (بِإِذْنِ اللَّهِ) قوم ان کے مرنے سے

جیتی ہے، ملک ان کی موت سے زندگی حاصل کرتا ہے کیونکہ:-

**يُخْرِجُ الْحَىٰ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ  
الْمَيْتَ مِنَ الْحَىٰ** (٩٥:٦)

خاد مردہ شے سے زندہ شے اور زندہ شے  
سے مردہ شے کو پیدا کرتا ہے۔

**وَتَعْشَى النَّاسُ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَعْشَى** (پھر) کیا انسانوں سے ڈرتے ہو؟

حالانکہ سب سے زیادہ خدا کو اس کا حق  
حاصل ہے کہ اس سے تم ڈرو!

اور جو نیکو کار اور بائیمان ہے اس کو کسی ظلم  
وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّلَحتِ وَهُوَ  
وَنَا النَّاصِيَ فَلَا يَحَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا  
مُؤْمِنٌ فَلَا نَانِهُ جَاءَيْتَ

(١١٢:٢٠)

## طبع

سالک راہ حریت و صداقت کے پاؤں میں اس کے دشمن لو ہے کی زنجیریں ڈال  
دیتے ہیں تاکہ وہ آئندہ کے منازل طے نہ کر سکے، لیکن اکثر ایسا یہ زنجیر لو ہے کی جگہ سونے  
کی بھی ہوتی ہے۔ وہ اس طسمی زنجیر کو دیکھ کر راہ و رسم منزل صداقت پرستی سے بے خبر ہو  
جاتا ہے، اس کے لیے دوڑ جاتا ہے اور مسکراتا ہوا خود دشمن کے ہاتھ سے لے کر اپنے پاؤں  
میں ڈال لیتا ہے۔ یہ طسمی زنجیر کیا ہے؟ امید زراور طبع جاہ!

لیکن آہ! کس قدر دنی الوجود اور کم ظرف ہے وہ انسان، جو صرف حب مال اور  
الفت زر کے لیے خدا کی محبت کو ٹھکرایا رہتا ہے، اور ایک فانی شے کے لیے حق و صداقت کی  
باتی اور لازماں دولت کو ہمیشہ کے لیے ہو دیتا ہے اور چاندی سونے کے سکوں کو اگر خدا کے  
لیے اور اس کی سچائی کے لیے ہو دے تو خدا اسے سچائی کے ساتھ واپس دلا سکتا ہے، پر جس

خدا کی محبت کو دولت کے لیے ہوتا ہے، وہ تو اسے دولت نہیں دلا سکتی؟ پھر انسانیت کے لیے کیسی درد انگیز موت ہے کہ انسان آسمان کی سب سے بڑی عزت کو زمین کی سب سے حریر شے کے لیے ہو دے؟

وہ دولت اور دولت کے کرشمے جس سے طمع کی لعنت اور لاج کی پھٹکار نکلتی ہے، کیا ہے؟ کیا انسان کی عمر بڑھادیئے والی اور عیش حیات کو موت کے ذرے سے بے پرواکر دیئے والی ہے؟ کیا وہ زندگی کی تمام مصیبتوں کا علاج اور انسان کی تمام راحت جو یوں کا وسیلہ ہے نہیں؟ ان میں سے کوئی بات بھی اس میں نہیں ہے۔ چاندی اور سونے کے محل سراویں میں رہنے والے اسی طرح موت کے پنجھ میں گرفتار، مصائب حیات کے ہجوم سے محصور، تکلیف اور دکھ کے حملوں سے زخمی اور ترپ اور بے چینی کی چینوں سے المناک دیکھتے ہیں، جیسا کہ ایک فقیر و مفلس فاقہ مست، یا ایک چوں کے جھونپڑے میں بیماری کے دن کا نے والا لحتاج و بیکس مسکین!

پھر کیا ہے جس کے لیے حق کی عزت کو بر باد، اور خدا کی صداقت کو زلیل کیا جاتا ہے؟ وہ کوئی ایسی طاقت ہے جو خدا کو چھوڑ کر ہم حاصل کر لیں گے؟ روپیہ نہ تو ہمیں زمین کی رسوانی سے بچا سکتا ہے اور نہ آسمان کی لعنت سے، مگر حب زر سے فرض صداقت کی خیانت ہمیں دونوں جہان میں عذاب دے سکتی ہے۔

کتنے بڑے تاجدار، پرہیبت فاتح، عظیم الشان سپہ سالار، نامور محبت وطن اور محبوب القلوب و ملت پرست انسان ہیں، جن کے حق پرستانہ عزائم کی استقامت کو اسی لعنت طمع نے ڈگ کا دیا۔ انہوں نے اپنے ملک، اپنی قوم اپنی فوج اور دراصل اپنے خدا اور اس کی صداقت سے غداری کی، دشمنوں کے لیے دوستوں کو، غیروں کے لیے اپنوں کو ظالموں

کے لیے مظلوموں کو، بے رحم فاتحوں کے لیے یہیں مفتونوں کو اور شیطان کے تخت کی زیب و زینت کے لیے خدائے رحمان کے دربار اجلال کی عزت و عظمت کو چھوڑ دیا! تاریخ کے صفات ہمیشہ سے اسی درد کے ماتی ہیں۔ قوموں اور ملکوں کی داستانیں ہمیشہ ناپاک سرگزشت پرخون کے آنسو بھاتی ہیں اور دولت پرستی کی ملعون نسل آغاز عالم سے ناصیہ انسانیت کے لیے سب سے بڑا بے عزتی کا داع غ رہی ہے۔

نی المحقیقت راہ حق پرستی کی سب سے بڑی آزمائش چاندی کی چمک اور سونے کی سرخی ہی میں ہے، اور اگر اس منزل پر خطر سے تم گذر گئے تو پھر تمہاری ہمت بے پروا اور تمہارا عزم ہمیشہ کے لیے بے خوف ہے۔ یہی طمع کا خبیث دیو ہے جس کا پنجہ بڑا ہی زبردست اور جس کی پکڑ قلب انسانی کے لیے بڑی ہی مضبوط ہوتی ہے۔ اسی نے فرزندان ملت سے غیروں کے آگے مخبری کرائی ہے۔ یہی پکڑ پکڑ کے ابناۓ وطن کو لے گیا ہے اور غیروں کے قدموں پر اخلاق کی ناپاکی اور جذبات کی کثافت کے کچھ میں گرا دیا ہے، تاکہ اپنے وطن، اپنی سر زمین، اپنے مذہب، اپنی قوم اور اپنے بھائیوں کے خلاف جاسوی کریں! اسی نے بڑے بڑے مدعاں خدمتِ ملک و ملت کی برسوں کی کمائی ایک آن کے اندر رضائع کر دی ہے اور انہیں چار پایوں کی طرح گرا دیا ہے تاکہ برسوں کی سچائی کو ایک لمحہ کی طمع پر قربان کر دیں۔ آہ! یہی انسانیت کے لیے وہ روح خبیث ہے جو بڑے بڑے پاک جسموں، بڑی بڑی مقدس صورتوں، بڑے بڑے پڑا علم عمل دلوں کے اندر حلول کر گئی ہے اور فرشتہ سیرتوں نے شیطانوں کے اور ملکوں صفات، ستیوں نے خوب خوار عفریتوں کے سے کام کئے ہیں!

وہ مقدس عالم جو کتب فتنہ کو حیلہ تراشیوں کے لیے التاہے وہ مفتی شریعت جو جرم

## الحریت فی الاسلام

و معاصی کو جائز بنا دینے کے لیے الیسانہ فکر و غور کے ساتھ نئی پڑ فریب تاویلیں سوچتا ہے، وہ واعظ جو سامعین کے آگے ان تعلیمات کے پیش کرنے سے گریز کرتا ہے جو ان کے اعمال سیہ کے خلاف ہیں، وہ صاحب قلم جو اپنی حق پرستانہ تختی کو نفاق آمیز نرمی سے اور حریت خواہانہ جہاد تحقیق کو زمزمه صلح باطل سے بدل دیتا ہے، آخر کس سحر و افسوس سے مسحور اور کس دام سخت کاشکار ہے؟ کونسا جادو ہے جو اس پر چل گیا ہے، اور خدا سے روٹھ کر شیطان کے تخت کے آگے گجھہ کرنا چاہتا ہے؟ کونی قوت ہے جس کے آگے شریعت کے احکام، ضمیر کافتوئی اور حق کا الہام بیکار ہو گیا ہے؟

آہ! کوئی نہیں مگر طمع کا افسون باطل اور کچھ نہیں مگر زر پرستی، حب مال، جاہ طلبی کا عمل

السر : أَوْلَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَ يَلْعَنُهُمُ الْعُنُونُ ۚ

مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءَ لِمَنْ نُرِيدُ ثُمَّ بَعْدَ إِذْ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ حَيْثُمَا مَذْمُومًا مَذْمُوْرًا ۝ (۱۸:۱۷)

جود دنیا کے خیر عاجل کا طالب ہو تو ہم جسے چاہتے ہیں اور جتنا چاہتے ہیں اسی دنیا میں دے دیتے ہیں مگر آخر کار اس کے لیے جہنم ہی ہے جس میں وہ حشر و ذلیل ہو کر رہے گا۔

## عداوت

لیکن یاد رہے کہ جس طرح محبت آنکھوں کو بصارت حق سے انداھا اور شنوائی صداقت سے بہرا کر دیتی ہے بالکل اسی طرح عداوت بھی آنکھوں کو انداھا اور کانوں کو بہرا بنادیتی ہے۔ صداقت کی روشنی نظر آتی ہے لیکن وہ نہیں دیکھتا، حق کی آوازیں بلند ہوتی ہیں لیکن وہ نہیں سنتا، کیونکہ عداوت نہیں چاہتی کہ انسان غیر کی صداقت و حقیقت کا اعتراض کرے۔ سفر حریت کی ایک پر خطر اور دشوار رگزار منزل یہ بھی ہے جس کو صرف وہی قطع کر

سکتا ہے جو اس میدان کا مرد اور اس معزک کا بھادر ہے۔ اگر انسان کے لیے یہ دشوار ہے کہ اپنی غلطی اور اخراج عن الحق کا اعتراف کر لے، تو یہ دشوار تر ہے کہ دشمن کی پچی رائے اور سچے عمل کا اپنے دست و زبان سے اقرار کرے۔

لیکن مسلم و مومن زندگی کے فرائض حریت کی ایک دفعہ یہ بھی ہے کہ اگر انصاف و عدل اور حق و صداقت اس کے سب سے بڑے دشمن کے پاس بھی ہو، جب بھی اس روح ایمان کے لیے جو اس کے ساتھ ہے، اپنا سر نیاز اس کے آگے جھکا دے کہ ”در مع الحق کف ماواز“

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوْمِينَ لِلَّهِ  
شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَحْرِمُ مَنْكُمْ  
شَنَاءً قَوْمٍ عَلَى الْأَنْعَدِ لِلْوَاطِ  
إِعْدِلُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُعْدِلِوْا  
اللَّهُ طِلْقَةُ اللَّهِ خَيْرٌ مِّمَّا تَعْمَلُوْنَ (۵)

(۸)  
کیا اس کے بعد بھی کسی مسلمان کو عداوت و کینہ پروری اعتراف حق سے باز رکھتی ہے؟ اگر رکھتی ہے تو وہ خصائص و امتیازات اسلام سے محروم ہے۔

### خلاصہ مطالب

ان تمام مباحث کا نتیجہ یہ ہے کہ ہر حقیقی مسلم کا وجود دنیا میں حق کی شہادت اور حریت کا نمونہ ہے۔ نہ تو ناجائز حسن اعتقاد اس کی عقل صداقت شعار کو سلب کر سکتا ہے نہ

محبت اس حق کوئی سے اندھا اور بہرا بنا سکتی ہے نہ خوف جان و مال اس کو حق سے باز رکھ سکتا ہے اور نہ حرص و طمع اور حب زر و جاہ کے حمر سے مسحور ہو کر منکر صداقت ہو سکتا ہے نہ ہی کسی کی عداوت و دشمنی را ہ حق میں اس کے لیے زنجیر پا ہو سکتی ہے۔ وہ حق کا شیدا ہے اور حق کا طالب، وہ حریت کا دلدارہ اور حریت کا جویا ہے، وہ ہر جگہ، جہاں اس کو پا سکتا ہے اس کے لیے جاتا ہے اور جس طرح وہ مطلوب حقیقی اس کو مل سکتا ہے اس کے لیے کوشش ہوتا ہے ایک مسلم کی شان یہ ہے کہ اس کو ہمیشہ باطل سے نفرت اور حق کی جگتو ہوتی ہے۔ دنیا میں اس کی متاع مطلوب اور معشووق اصلی سچائی اور حق کے سوا اور کوئی نہیں ہے۔

اگر آج ہم حقیقی طور سے مسلم ہوں، حق کے طالب ہوں، حریت کے دلدارہ ہوں۔ حق کے لیے اور ادائے شہادت کے لیے جو ہر مسلم کے وجود کا مقصد ہے، نہ تو ہم دوستوں کی محبت کی پرواکریں اور نہ جبارہ حکومت کے جبروت و جلال سے مرعوب ہوں۔ نفاق کا ہم میں وجود نہ ہو طمع و خوف ہماری استقامت کو متزلزل نہ کر سکے تو حسب وعدہ الہی اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ ہمارے تمام اعمال صالح اور ہمارے تمام گناہ مغفور ہوں گے۔

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قُوْلُوا مُسْلِمًا نَّوْا إِذَا سَمِعُوا أَنَّهُمْ مُنْفَرُونَ  
فَوْلَأَ سَدِينَدَا • يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ  
وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ (٢٣-٢٧)



## احادیث و آثار

رسول ﷺ فرماتے ہیں: جو مسلمان کسی  
ہرائی کو دیکھے، چاپیے کہ اپنے ہاتھ کے زور  
سے اسے مٹا دے۔ اگر یہ نہ ہو سکے تو زبان  
سے برا کئے۔ یہ بھی نہ ہو سکے تو دل سے برا  
سمجھے اور یہ ضعیف ترین درجہ ایمان ہے۔

قال النبی (صلعم) من رای  
منکم منکرا فلینکر بیده و من  
لم يستطع فبقلبہ و ذلك  
اضعف الایمان (الترمذی والمسنون)

گذشتہ مضمون میں تصریحات قرآنیہ کی بنابر ہم نے ایک اجمالی نظر حریت و فرائض  
حریت پر ڈالی تھی۔ آج احادیث و آثار کی بعض اہم تصریحات پیش کرنا چاہتے ہیں۔

## سوسائٹی اور امر بالمعروف

ایک حق گو اور راستباز انسان، ہمیت اجتماعی اور مجتمع انسانی (یعنی سوسائٹی) کا محافظ  
اور نگران کار ہے، اگر ملک و حکومت کو حفظ اُسکن اور تہذید اشارے کے لیے پولیس کی ضرورت  
ہے تو یقیناً مجتمع انسانی اور ہمیت اجتماعی کی بدکار اور شریر ہستیوں کی تہذید و تنویف کے لیے حق  
گو اور راستباز انسانوں کی بھی سخت ضرورت ہے۔ وہ راستباز انسان جن کی آواز حق گو دلوں  
کو تھرا دے، جن کی راستبازی شریروں کو مرموب کر دے، جن کی صداقت شعاری بتلایاں  
اعمال سید کے لیے ایک صدائے تنبیہ ہو، جو عملاً اس عقیدے کی تصوری ہوں کہ ہر تہائی اور  
تاریکی میں ایک ایسا حاضران کے پاس موجود ہے جو بھر غائب نہیں ہوتا اور ہر پردے اور  
دیوار کی اوٹ میں ایک ایسا ناظر انہیں دیکھ رہا ہے جس کی نظر سے وہ کبھی اوجھل نہیں ہو سکتے  
ان ربک لب لمرصاد!

۱۴۶۴۲

افسوس ہے اس بھیت اجتماعی پر اور ہزار حیف ہے اس مجتمع انسانی پر، جس میں کسی حق گو اور راستباز روح کا وجود نہ ہو، جس کی آواز سوسائٹی کے لیے باعث حفظ امن اور موجب قلع و قمع مفاسد و ضلالت نہ ہو۔ اس کی ہلاکت نزدیک آئی اور اس کی بربادی کے دن قریب آگئے۔

عن ابی بکر<sup>رض</sup> : انی سمعت ابو بکر صدیقؓ فرماتے ہیں : میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کہتے سنا ہے کہ ”لوگ جب راؤا الظالم فلم ياخذ واعلیٰ یدیه ظالم و بدکار کو دیکھیں اور اس کا ہاتھ نہ پکڑیں تو اوشک ان یعهمم الله بعکاب عنقریب خدا اپنا عذاب ان سب پر نازل کرے گا۔“  
منہ (رواه الترمذی)

### راستبازی کی بھیت اور خدا کا ڈر

قوموں کی حیات و ممات سوسائٹی کی زندگی اور بربادی پر موقوف ہے اور سوسائٹیوں کی زندگی و بربادی افراد کے صلاح و فساد اور معاشرت و اخلاق پر مبنی ہے۔ اخلاق و آداب معاشرت کی گران و محافظہ صرف وہی چیزیں ہیں، خیشت الہی اور خوف انسانی۔ مبارک ہیں وہ لوگ جن کے قلوب خیشت الہی کے نیشن ہیں اور ہر حال میں ان آنکھوں کو دیکھتے ہیں جو تاریکی و روشنی دونوں حالتوں میں یکساں دیکھنے والی ہیں اور جو خلوت و جمیعت دونوں میں یکساں نظر رکھتی ہیں!

لیکن وہ جو خیشت الہی سے محروم ہیں، ان کا گران اعمال کون ہوگا؟ اگر ان میں کوئی راستباز نہیں، اگر ان میں وہ نہیں جو امر بالمعروف اور نہیں عن المکر کی خدمت انجام دیتا ہے، تو پھر ان شریر روحوں کو ہدایت پر مجبور کرنے والی قوت اور کون سی ہو سکتی ہے؟ پس ضرور ہے

کہ ہر جماعت میں نوع انسانی کے ایسے پچھے خدمت گزار موجود ہوں جو ہر باطل و ضلالت کو ہاتھ سے مٹا دینے پر آمادہ ہوں۔ یہ نہ ہوں تو وہ ہوں جوان کو زبان سے برا کہہ کر ہدایت کرتے ہوں۔ اگر ایسے بھی نہ ہوں تو پھر غضب الہی کی روک، انسانیت کے بقا اور فطرت کے غصہ سے بچنے کے لیے کم از کم ایسے تو ہوں جو طاقت اور اختیار نہ پا کر دل ہی دل میں برائی کو برآ سمجھیں اور اس طرح بروں میں رہیں پر نیکی کے لیے بروں سے اپنے تینیں الگ کر لیں؟ یہی معنی ہیں مسلم اور ترمذی کی اس مشہور حدیث مقدس کے کہ:-

|                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>من رای منکم منکر افلينکره<br/>ہاتھ کے زور سے مٹا دے۔ اگر یہ نہ ہو<br/>سکے تو نہ ہن سے برا کہہ اگر یہ بھی نہ ہو<br/>سکے تو دل سے برآ سمجھے۔ مگر یہ پست ترین<br/>درجہ ایمان ہو گا۔</p> | <p>جو مسلمان کسی برائی کو دیکھے وہ اسے اپنے<br/>بیسہ و من لم یستطع فبلسانہ و<br/>من لم یستطع فقلیہ و ذلک<br/>اضعف الایمان (رواہ الترمذی)</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

## فرد کی محبت الارقام سے دلائل

جو لوگ حق گوئی سے نفرت کرتے ہیں کیونکہ اس سے بد کار انسانوں کے دل دکھتے ہیں، اور خائنین ملت کو برآ کہنا برآ جانتے ہیں کہ اس سے بعض گنہگاروں کی ساتھ بحث کرنا پوری نہیں اٹھتی ہے۔ کیا انہیں یہ نہیں معلوم کہ چند بد کاروں اور گنہگاروں کے ساتھ بحث کرنا پوری قوم و ملک کے ساتھ عداوت کرنا ہے؟ کیا تم چپ رہ کر ماں کے مکان کے ساتھ دشمنی نہیں کر رہے ہو، جبکہ تم دیکھ رہے ہو کہ چور قفل توڑ چکا ہے اور اندر داخل ہونا چاہتا ہے؟ تم اس چور پر رحم کرتے ہو اور ماں کے مکان کو نہیں جگاتے مگر اس طرح صرف ایک الگ مالک مکان کے ساتھ ہی عداوت نہیں کرتے ہو، بلکہ اس شہر کے تمام انسانوں کے ساتھ عداوت کر رہے ہو!

چور کی ہمت کو تم نے بڑھا وادیا۔ خوف انسانی جو پہلے ڈر دیتا تھا بُن نہیں ڈرائے گا!

## کشتی کی تمثیل

کشتی جب ایک معصوم اور نیک کردار انسانوں کی جماعت کو لیے ہوئے ساحل کی طرف آہستہ آہستہ آ رہی ہے تو تم ایک خائن و گنہ گار انسان کو دیکھتے ہو کہ اپنی ناجائز عداوت کی بنا پر کشتی کے ایک تنخے میں سوراخ کر رہا ہے۔ لیکن تم ترس کھاتے ہو اور اس کا ہاتھ نہیں پکڑتے کیا اس کا نتیجہ یہ نہیں ہو گا کہ ایک گنہ گار انسان کے ساتھ محبت کر کے تم سیکروں قابل حرم اور نیک انسانوں کے ساتھ عداوت کر رہے ہو گے؟ کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ کشتی ڈوب جائے گی پر تم محفوظ رہو گے؟ دیکھو، تمہارا رہنمائے سفینہ نجات اپنی مبارک تمثیل میں کیا بتاتا ہے؟

قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں کی تمثیل جو حدود خداندی میں مثل القائم علی حدود اللہ والمدار مداہنت کرتے ہیں اور بے جا رعایت روا رکھتے ہیں، ایسی ہے جیسے ایک جماعت جس نے ایک کشتی میں حصہ لگایا بعضوں کے حصے میں اور پر کا طبقہ آیا اور بعضوں کے حصے میں نیچے کا طبقہ، نیچے والے پانی وغیرہ کی ضرورت سے اوپر کے طبقہ میں جاتے تھے اور ان پر چھینیں ڈالتے تھے۔ اس پر اوپر والوں نے کہا کہاب ہم تم کو اوپر نہ آنے دیں گے تم ہم کو تکلیف پہنچاتے ہو۔ نیچے والوں نے کہا اگر تم

هن فيها كمثل قوم استهموا على سفينة في البحر فاصاب بعضهم اعلاها واصاب بعضهم اسفالها، فكان الذين في البحر اسفالها يصعدون فيستقون الماء فيصبون على الذين اعلاها . فقال الذين في اعلاها لا ندعكم فتصعدون فتوذو ننا فقال الذين في اسفالها

فانا نقبهافي سفلها، فان اخذوا او پنه آنے دو گے تو نیچے کے تنخے میں ہم علی ایدیهم فمنعوهم، نجوا سوراخ کر دیتے ہیں۔ اب اگر لوگوں نے ان جمیعاً، وان تر کوهم غرقوا محفوظ رہیں گے اور اگر چھوڑ دیا تو سب ہی جمیعاً (رواہ البخاری والترمذی واحمد) ذوب جائیں گے۔

## امم گذشتہ اور عذاب الٰہی

تم سے پہلے بھی دنیا میں قومیں پیدا ہوئیں اور اپنے اعمال سیکھ کی پاداش میں آخر کار تباہ و برباد ہو گئیں۔ ان کے حالات و واقعات ہمارے لئے تازیانہ تنبیہ و عبرت ہیں، لیکن کیا تم نے بھی جانے کی کوشش کی کہ انکی بر بادی اور ہلاکت کا سبب کیا تھا؟ ایک قوم کے چند افراد پہلے عصيان الٰہی، خیانت ملی، اور منافقت قومی کے مرتكب ہوتے ہیں، قوم کے اہل داش و فہم اور ارباب ایمان و اخلاص اگر اسی وقت متتبہ ہو جائیں، اور فرض الٰہی جوان کے ذمہ عائد ہے اس کے ادا کرنے کی کوشش کریں، تو یقیناً یہ سیل بلا چند لمحوں میں تھم جائے گا، اور سفینہ نجات قومی، غرق ہونے سے محفوظ رہے گا، لیکن اگر سوء اعمالی نے بدختی اور سیرہ نصیبی کی صورت اختیار کر لی ہے، تو ادائے فرض کی جگہ مسامحت و مسائبت لے لے گی، جو نہ گہاروں کو بے باک اور بد کاروں کو دلیر بنادے گی، اور اس طرح اس تاریکی کا باریک پرده جس نے پہلے صرف چند قلوب ہی کو فرض شناسی، اطاعت ربانی، اور ایثار ملی سے محروم کیا تھا، اب اور زیادہ غلیظ و لثیف ہو جائے گا۔ تا آنکہ آنکھیں دیکھنے سے، ہاتھ ٹوٹنے سے، پاؤں چلنے سے مجبور ہو جائیں گے، اور پھر اسی پرده ظلمت میں صاعقة عذاب چمک کر اور کڑک کڑک کر ہلاکت کی خبر دے گا اور تمام قوم پر گر کر موت اور

## الحریت فی الاسلام

بر بادی پھیلادے گا۔ بنی اسرائیل کی بلاکت و بر بادی کا افسانہ تم نے سنا ہے؟

قال رسول الله صلی اللہ علیہ آنحضرت صلم نے فرمایا۔ سب سے پہلے بنی وسلم ان اول ماددخل النقص علی بنی اسرائیل، کان الرجل يلقى الرجل، فيقول يا هذا اتق اللہ و دع ما تصنع فانه لا يحل لک ثم يلقاه من الغدو لا يمنع ذلك ان يكون اکیله و شریبه و قعیدہ، فلما فعلوا ذلك ضرب الله قلوب بعضهم على بعض ثم قال: لعن الذين كفروا و امن بنی اسراءيل على لسان داود و عیسیٰ بن مریم "الی قوله فاسقوون" ثم قال و الله لنامون بالمعروف و تنهون عن المنكر، ولتساخذن على يدیه الظالم ولتساطرنہ على الحق اطراً و تقصرنہ على الحق قصراً (رواہ ابو داود)

پھر کوئی ہے جو اس صدائے حق کو جو قلب نبوت سے اٹھی، اور اس زبان سے نکلی جو

”ما بینطق عن الھوی“ کی شہادت ربانی سے مقدس اور ”ان ھو الا وحی یو خی“ کی توثیق سے پاک کی گئی تھی، سُنَّتِ اور اس اطاعتِ معصیت اور وفاداری ظلم وعدوان کے پرداز فریب کو چاک کر دے، جس نے آج کروڑوں پیر و ان اسلام کی نظروں سے خدا اور اسکی عدالت کی صورت چھپا دی ہے؟

کیا تم نہیں سنتے کہ اسلام کا داعی مقدس تم سے کیا کہہ رہا ہے، اور تم کو قائم کرنے والا تم سے کیا چاہتا ہے؟ کیا وہ صاف صاف نہیں کہتا کہ ظالموں کا ہاتھ پکڑو، اور انہیں حق اور عدالت پر چلنے کے لئے مجبور کرو؟ پھر کیا تم نے کبھی ان کا وہ ہاتھ پکڑا جو خدا کے بندوں پر ظلم و جرکے لئے اٹھتا ہے؟ اور کیا کبھی اپنے جہاد صداقت و حریت سے ان کا مقابلہ کیا کہ وہ حق کی پامالی سے بازا آ جائیں اور خدا کی پاک عدالت کے لئے مجبور ہوں؟ تو تم کو ان جیسا ہونا چاہئے جنہیں اس حکم الٰہی کے مخاطب سے پاک بنایا گیا۔ نہ کہ ان جیسا جو معصیت کی اطاعت اور ظلم وعدوان کی وفاداری کی لعنت سے ناپاک کئے گئے؟ تم حق کے لئے بنائے گئے ہو۔ پس حق ہی کے ہو کر رہو! تم کو ظلم و ضلالت پر چینش، چلانے، ہاتھ کو حرکت دینے اور زبان کو وقف جہادِ انسانی کر دینے کا حکم دیا گیا ہے۔ پس خدا کی مغضوب و مردود قوموں کی طرح شیطانی و سوسوں کے ماخت نہ آؤ اپنے کاموں کو انجام دو!

سچا مسلم وہی ہے جو اس حکم پر عامل ہو، اور وہ ظلم پرست روح کبھی مومن نہیں ہو سکتی جو فاطر السموات والارض کے حکم اور ختم المرسلین کی دعوت کو بھلا دے۔ تم سے پہلے جتنے بر باد ہوئے ان کی بربادی صرف اسی کا نتیجہ تھی کہ انہوں نے اس حکم الٰہی کو بھلا دیا، اور ظالم کے دوست اور غاصب و جاہر قوتوں کے غلام بن گئے۔ بنی اسرائیل کی رحمت لعنت سے بدل گئی، اور سلیمان کا تخت اور داؤ دکا بیکل خون خوار ظالموں سے بھر گیا۔ یہ سب کیوں

## الحریت فی الاسلام

ہوا؟ صرف اس لئے کہ انہوں نے ٹھیک ٹھیک اسی طرح خدا اور اس کے مقدس رسولوں کا حکم حق پرستی و حق پڑو ہی بھلا دیا جس طرح کہ اے روئے زمین کے سب سے بہتر انسانوں تم بھلا رہے ہو!!

اے علمائے امت محمد ﷺ اور اے روسائے ملت اسلامیہ!! انہوں کو وقت آگیا، ہاتھ بڑھاؤ کہ صداقت طالب اعانت اور اسلام اپنے فرض کے لئے پکار رہا ہے! سنو، صدائے حق کیا کہتی ہے؟ کیا علماء روسائے بنی اسرائیل کی طرح تمھارا بھی ارادہ اس عہد شور و شر میں خاموشی و سکوت کا ہے تا کہ تمام قوم کی ہلاکت و بر بادی کا سامان ہو؟ کیا تم سب سے پہلے اس بات کے لئے جواب دہ نہیں ہو جس کے لئے تمام امت جواب دہ ہے؟ کیا تم سیں معلوم نہیں کہ بنی اسرائیل کا پہلا گناہ اس کے عالموں اور پیشواؤں ہی سے تکالھا؟ آہ! سنو کہ مخبر صادق ﷺ کی آواز پر کیف کیا کہہ رہی ہے؟

والذى نفس محمد بيده لتمرن  
اس ذات اقدس کی قسم جس کے ہاتھ میں<sup>بالمعروف و تنهون عن المنكر او</sup>  
محمد ﷺ کی جان ہے، تم فرض امر بالمعروف  
لیوش肯 الله ان یبعث عليکم<sup>او نبی عن المنکر ادا کرو، و رش خدام تم پر اپنا عام</sup>  
عقابا من عنده ثم لتدعونه فلا  
عذاب بھیجے گا پھر تم پکارو گے، لیکن قول نہ کیا  
یستحباب لكم (رواہ احمد والترمذے) جائے گا۔

## امر بالمعروف اور رشته الہی

کیا تم اظہار حق، اعانت حریت، اور اعلان صداقت میں ان سے ڈرتے ہو جو اس دنیا میں بڑے ہیں؟ آہ، نہ ڈرو کہ وہ آخرت میں چھوٹے ہوں گے۔ کیا تم اس لیے ڈرتے ہو کہ تم چھوٹے ہو؟ مگر یقین کرو کہ مستقبل میں تم ہی بڑے ہو گے۔ پھر کیا تم اس لیے حق

سے باز رہتے ہو کہ انسانوں سے ڈرتے ہو، لیکن کیا تم انسانوں کے مالک سے نہیں ڈرتے جس کا مقدس پیغام بر فرماتا ہے؟

تم میں سے کوئی اپنے آپ کو اس امر میں  
حیرت نہ سمجھے کہ وہ کسی بات کو دیکھے جس کے  
متعلق اس کا فرض ہو کہ امر حق کو ظاہر  
کرے گرا پی کمزوری کے خیال سے چپ  
رہے۔ قیامت میں خدا کے رو برو جب  
حاضر ہو گا اور وہ اس موقع کو بھول چکا ہو گا تو  
خدا اس سے پوچھے گا کہ تو نے کیوں راستی  
اور صداقت کی بات نہ کی ہی وہ کہے گا  
”پروردگار! لوگوں کے خوف سے“ ”خدا  
فرمائے گا“ ”کیا خدا تیرے سامنے نہ تھا  
جس سے تو ڈرتا“؟

اس وقت کون ہو گا جو اس صاحبِ عرشِ جلال و قدوسیت کے آگے جھوٹ بول سکے

گا؟

اے وائے اس اعتراف پر، جب خجالت و شرمندگی کے ساتھ ہم اقرار کریں گے کہ  
ہاں اے قادر علی الاطلاق! ہاں اے داناۓ اسرار قلوب!! ہم انسانوں سے ڈرے پر تجھے  
سے نہ ڈرے، ہم نے مخلوق کے سامنے سر جھکایا پر تجھے سے سر بلندی کی، ہم نے حق کو چھوڑ کر  
باطل کو مجبدہ کیا۔ ہم غیروں سے آشنا ہو کر تجھے سے بیگانہ ہو گئے۔

## الحریت فی الاسلام

اس وقت کہا جائے گا کہ کیا تم نے میرے مناد صادق ﷺ اور داعی حق ﷺ کی  
اس آوازِ کوئی سنا تھا جبکہ کہا گیا تھا کہ:-

لَوْلَوْ! خُد افرمَا تَهْيَّءْ  
اوْرْ بَرِيْ بَاتُوْنَ سَعْيَنْ كَوْرْ  
كَهْ تَمْ پَكَارُوْ اورْ مِيْسْ جَوَابُ نَدَوْنَ، تَمْ مَانُوْ  
اوْرْ مِيْسْ نَدَوْنَ، تَمْ مَغْفِرَتْ چَاهُوْ اورْ مِيْسْ  
مَغْفِرَتْ نَهَدَوْنَ، (یعنی اگر تم نے امر  
بِالْمَعْرُوفِ کا فرض ادا نہ کیا تو میں اپنارشتہ تم  
سے کاٹ لوں گا)

ایہا الناس! ان الله تعالى يقول:  
امروا بالمعروف ونهوا عن  
المنكر قبل ان تدعوني فلا  
اجيبكم، وتسالونى فلا  
اعطياكم، و تستغفرونى فلا  
اغفر لكم (رواہ الدبلی)

اس لیے ہر مسلم کا فرض ہے کہ وہ حق کا طالب، باطل کا دشمن، عدل و حریت کا  
عاشق، اور جور و ظلم سے منفر ہو۔ اس کا فرض ہے کہ طلب صداقت میں اپنے عزیز ترین  
سامان حیات کو بھی شارکرنے کے لیے تیار ہے۔ حق پڑھو ہی اور عدل دو تو اس کا ایمان اور  
اس کے لیے روح اخلاص ہو، وہ راہ حق میں موت سے نہ ڈرے کہ یہی اس کی زندگی ہے،  
اور سچائی کے عشق میں وہ سب کچھ لٹادے جو آدم کی اولاد اس زمین پر لٹاسکتی ہے۔ یہی تعلیم  
ہے جو ہمارے معلم ربانیؑ نے ہمیں دی ہے:-

تحررو الصدق و ان رأيتم فيه راستی و صدق کو تلاش کرو، گواں میں  
الهلکة فان فيه النجاة (رواہ ابن ابی  
تمحارے لیے ہلاکت ہی کیوں نہ ہو کہ اسی  
ہلاکت میں تمھارے لیے نجات ہے۔)  
(الدنیا مرسلہ)

کون ہے جو اس ہلاکت کا طالب نہیں جو موجب نجات ہے؟ کون ہے جو اس  
زہر آسود پیالہ سے نفرت کرتا ہے جو اس کی زندگی کے لئے آب حیات ہے؟ شہید راہ

حق پرستی نہ صرف تہا زندہ ہے بلکہ وہ تمام قوم کو بھی زندہ کر دیتا ہے۔ اس کے مردہ قالبیوں میں روح حرکت کرنے لگتی ہے، اور اسکی بندرگوں میں خون حیات اپنی آمدورفت شروع کر دیتا ہے۔ پھر کیوں لوگ اس موت سے ڈرتے ہیں؟ کیا وہ قوم کی زندگی کے آرزو مند نہیں؟ کیا وہ حیات جاوید کے طالب نہیں؟ وہ خدا کی راہ میں ان انسانی بتوں سے ڈرتے ہیں، جو سونے چاندی کی کرسیوں پر خدا ہن کر بیٹھے ہیں، جو اپنی فوج کی چند صفوں سے قہراہی کا مقابلہ کرنا چاہتے ہیں، جو معصوم جانوں کو ظلم و قہر کی دبی پر قربانی چڑھاتے ہیں، جو کمزوروں کو ستاتے ہیں کیونکہ ان کے نالہ فریاد کی لئے انہیں پسند ہے، جو بے گناہوں کو قتل کرتے ہیں کیونکہ ان کے دہن تشنہ کے لئے خون کے چند قطروں کی ضرورت ہے، جو مصیبت زدؤں کی فریاد ناپسند کرتے ہیں تاکہ ان کی محفل عیش وامن منغض نہ ہو۔ جو مظلوموں پر ظلم کرتے ہیں تاکہ ان کی مجلس عدالت دادرسی کے لئے زحمت کش نہ

ہو۔

## مقدس پیشین گوئی

لیکن ہر مسلمان کو آج یقین کر لینا چاہیے کہ اس کے پیغمبر مقدس نے اپنی امت کے پاس اس موقع کے لئے ایک پیغام بھیج دیا ہے اور ٹھیک اسی وقت کے لئے اس کی زبان و حی پیشین گوئی کر چکی ہے:-

عنقریب تم میں بعض افراد ہوں گے جن کی بعض باتیں اچھی ہوں گی اور بعض بُری، جس نے ان کو نہ مانا وہ بُری ہوا، اور جس نے ناپسند کیا وہ محفوظ رہا۔ لیکن جس نے رضا مندی ظاہر کی اور متابعت کی وہ ہلاک

انہ سیکون علیکم ائمۃ تعرفون و  
تسکرون، فمن انکر فھو بُری و  
من کرہ فقد سلم، ولكن من  
رضی و تابع هلک (رواہ احمد و  
التزمی)

ہوا۔

سیکون امراء فتعروفون و عنقریب تم میں بعض ایسے حکام ہوں گے،  
تنکرون، فمن کرہ برئ و من جن کی بعض باتیں اچھی اور بعض بُری ہوں  
انکر سلم . ولکن من رضی و گی، جوان باتوں کو کرہ سمجھے گا وہ بُری ہو  
تابع هلک . (رواہ سلم وابوداؤد)  
گا، اور جوان کو نہ مانے گا وہ محفوظ رہے گا۔  
لیکن جوان باتوں کو پسند کرے گا اور ان کی  
متابعت کرے گا وہ ہلاک ہو گا۔

## الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ

پس کیا جو رؤیم کی رضا اور باطل و منکر کی اطاعت کا ارادہ ہے؟ نہیں۔ تم مسلم ہو، اور مسلم دنیا میں صرف اس لئے آیا ہے تا کہ عالم کو ہر طرح کے ظلم و فساد اور عداوں و غصیان سے نجات دلائے، پس جس طرح کفار و مشرکین نے اپنے اعمال سیئے اور مقاصد شنیعہ سے دنیا کو جو رؤیم سے بھر دیا ہے، اسی طرح تم بھی اسے عدل و صداقت سے بھر دو۔ ہاں اے فرزندان ابراہیم! اللہوا و ان ہیلکوں کو جن میں سنگ مرمر کے انسانی بت بنتے ہیں تو زڈالو، اور اس صنم آباد کے "ضم کیر" کو جس کو محارے باپ ابراہیم نے اس لئے چھوڑ دیا کہ وہ اپنے بندوں کو معبود ان صغار کی تباہی کا افسانہ سناسکے، سب سے پہلے تو زوتا کہ وہ ان کی تباہی کا فسائد بھی سناسکے۔ قوت و ضعف کا سوال نہ کرو کہ تم نہ تو پرش سے کمزور تر ہو، اور نہ وہ نمرود سے قوی تر۔

ظالموں سے عداوت رکھوتا کہ خدا کی محبت تھیں نصیب ہو، ان کے ساتھ تلخ روئی سے پیش آؤتا کہ خدا کی رضا تھیں حاصل ہو، ان سے دور رہوتا کہ خدا سے نزدیکی اور اس کی درگاہ میں تقرب پاؤ۔ !!

تقربوا إلی الله ببغض اهل المعااصی و لقوهم بوجوه مکفرة، والتسموار ضاء الله بخطهم، وتقربوا إلی الله بمھین حاصل بالتباعد منهم

(رواہ ابن شاہین)

میں بعض و نفرت اہل جور و ظلم کے مناظر میدانوں میں دیکھنا نہیں چاہتا دلوں کے گوشوں میں، آبادیوں میں دیکھنے کا طالب نہیں ہوں بلکہ قلوب کے خلوت کدوں میں؛ و ذلک اضعف الایمان

## اقسام جہاد

میں تم سے فتنہ کا طالب نہیں کیونکہ فتنہ خداۓ اسلام کو محبوب نہیں ہے۔ میں تم سے صرف قول حق کی درخواست کرتا ہوں کہ یہی اعلیٰ ترین میدان شجاعت ہے۔ میں تم سے صرف کلمہ حق کا طالب ہوں کہ وہی افضل ترین جہاد ہے:-

قال النبی صلعم : احباب آنحضرت صلعم فرماتے ہیں۔ خدا کے نزدیک سب سے محبوب جہاد وہ "کلمہ حق" ہے جو کسی الجہاد الی اللہ کلمة حق یقال لامام جائز (رواہ احمد و ظالم حاکم کے سامنے کہا جائے۔  
الطرانی)

افضل الجہاد کلمة حق عند بہترین جہاد وہ "کلمہ حق" ہے جو کسی ظالم سلطان جائز (رواہ احمد و ابن ماجہ و الطرانی والبیهقی)

ان من اعظم الجہاد کلمة عدل عند سلطان جائز (رواہ  
عبدالکریم بن حماد و الترمذی)

کیسی عالمگیر غلطی ہے کہ اسلام کے جہاد کو صرف جنگ و قالب ہی میں محدود سمجھا جاتا ہے؟ افسوس کہ غیروں کے ساتھ تم بھی اسی غلطی میں مبتلا ہو، حالانکہ صحیح ترمذی اور سنن ابن ماجہ کی یہ تین حدیثیں جو اوپر گذر چکی ہیں، اس خیال کو یکسر باطل ثابت کرتی ہیں۔ وہ صاف

صاف شہادت دیتی ہیں کہ جہاد مقدس صرف اس سعی اور جہد صالح کا نام ہے جو ایثار و جان ثنا ری کے ساتھ را حق و صداقت میں ظاہر ہو، اور اس کا سب سے بڑا میدان امر بالمعروف اور دعوت حق و عدل ہے۔ فرمایا کہ ”افضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائز“ سب سے افضل جہاد یہ ہے کہ ایک ظالم و انصاف دشمن پادشاہ اور حکومت کے سامنے حق اور عدل کا بے خوف ظہار کیا جائے۔ اس سے ثابت ہو گیا کہ سچا مجاهد وہی راست باز انسان ہے جو انسانی قوتوں کی ہیبت اور سلطوت کے مقابلے میں ہٹرا ہو جائے اور خدا کی عدالت اور صداقت کی محبت اس پر اس درجہ چھا جائے کہ وہ اس کے بندوں کی ہیبت کی کچھ پرواہ کرے!

یہی جذبہ صداقت و حق پرستی ہے جس کو آج دنیا کی قومیں مختلف ناموں سے پکارتی ہیں مگر اسلام نے اس کا نام جہادرکھا اور ایک مومن و مسلم زندگی کا اسے اصلی شعار بتالیا۔ افسوس کہ خود مسلمانوں ہی نے اس شعار کی توقیں کی اور خود اپنوں ہی نے غیروں کی خاطر خدا اور رسول کے اس پاک حکم کو مٹانا چاہا۔ لیکن وقت آگیا ہے کہ آج پھر اسلام اپنے ہر فرزند سے اس حکم کی تعمیل کا مطالبہ کرے اور الحمد للہ کہ الہلال کو آغاز اشاعت سے اس اساس ملت اور اولین حکم اسلامی کے اعلان و ذکر کی توقیں دی گئی اور اس کی دعوت کی تمام شاخوں کی بنیاد و اساس صرف یہی حکم جہاد فی سبیل اللہ ہے۔

کیا ہمارے لیڈر اس جہاد کے لئے تیار ہیں؟ کیا کوئی لوگوں کے مسلمان ممبر اس شجاعت کا نمونہ دکھانے کو آمادہ ہیں؟ کیا صحافت اسلامیہ کے محروموں دریں اس میدان میں اتریں گے؟ مطمئن رہنا چاہئے کہ اس ”افضل الجہاد“ کے لئے ہاتھ کی ضرورت نہیں دل کی ضرورت ہے۔ اب بہترین مظہر شجاعت کا آرہ عمل تواریخ بلکہ قلم ہے۔ اس جنگ کے لئے

ابھی اسلحہ آہنی نہیں چاہیے، صرف چند پارہ ہائے گوشت و رکار ہیں جن میں حرکت صحیح اور جنبش صادق ہوا!

تم مواقع جہاد کو میدانوں اور معزروں میں ڈھونڈتے ہو؟ لیکن میں کہتا ہوں کہ تم ان کو اپنے دل کے گوشوں میں ڈھونڈو۔ ضعف ارادہ باطل پرستی کی اصل کمین گاہ یہیں ہے۔

وقال رسول ﷺ:

جہاد چار چیزوں ہیں: اچھی باتوں کا حکم کرنا،  
بُری باتوں سے منع کرنا صبر و آزمائش کے  
موقع پر سچ بولنا اور بدکار سے عداوت رکھنا۔

الجهاد اربع؛ الامر بالمعروف  
والنهي عن المنكر، والصدق في  
مواطن الصبر، وشنآن الفاسق  
(رواہ البیهی)

انواع جہاد میں سے کوئی نوع ہے جس کا مظہر دل نہیں؟ ہاں دل درست کرو کہ تمہارے ارادوں میں قوت، افکار میں صداقت، حوصلوں میں استقلال، اور پائے عمل میں ثبات پیدا ہو۔ دل، اور یہی دل جس کا مضغہ گوشت تمہارے پہلو میں ہے، یقین کرو کہ تم سے باہر تمام عالم کی اصلاح و فساد کی اصل کنجی یہی ہے:-

قال النبي صلعم : ان في الجسد  
مضغة اذا صلحت صلح الجسد  
كله، اذا فسدت فسد الجسد  
كله، الا وهي القلب (صحاح)  
انسان کے بدن میں گوشت کا ایک فکڑا  
ہے جب وہ صالح ہوتا ہے تو تمام جسم  
صالح ہوتا ہے اور جب وہ فاسد ہو جاتا  
ہے تو تمام جسم فاسد ہو جاتا ہے، ہاں  
جانتے ہو وہ گوشت کا فکڑا کیا ہے؟ ”دل“

## مواعظ وخطب!

### الحرية في الإسلام

ان القوة لله جمیعاً (١٢:٢)

اس سے پہلے کہ دنیا نور اسلام سے منور ہو، انسان کا کیا حال تھا؟ وہ دنیا کے ذرہ ذرہ کو خدا سمجھتا تھا، جنگل کا ہر بڑا درخت اس کا خدا تھا، زمین کا ہر خوفناک کیڑا اس کا خدا تھا، پہاڑ کا ہر سیاہ پتھر اس کا خدا تھا۔ وہ سانپ کو پوجتا تھا کہ سانپ دیوتا تھا، وہ دریا کو پوجتا تھا کہ دریا دبی تھی، وہ پہاڑ کو پوجتا تھا کہ وہ دیوتاؤں کا مسکن تھا، وہ آگ کو پوجتا تھا کہ وہ اگنی کہیں دبی تھی اور کہیں خدا کا مظہر تھی، وہ عام ستاروں کو پوجتا تھا کہ وہ حکمران عالم تھے۔ وہ چاند اور سورج کو پوجتا تھا کہ وہ نور اکبر تھے، وہ حیوانوں کو پوجتا تھا کہ ان میں انسانوں سے زیادہ قوت تھی، وہ انسانوں کو بھی پوجتا تھا کہ خدا کے اوتار تھے!

ہندوستان میں جو علوم ریاضیہ کا سرچشمہ تھا، انسان پھرلوں اور مورتوں کا بندہ تھا، یونان جو علوم عقلیہ کا مرکز تھا، طرح طرح کے دیوتاؤں کا مسکن تھا، مصروف بابل جو علم بیت و فن تعمیر کے سب سے پہلے گھر تھے، ستاروں کے ہیکل سے آباد تھے۔ دنیا اسی تاریکی میں گھری ہوئی تھی، کہ کلدان میں ”مسلم اول“ کاظمہ ہوا، جس نے:-

رأتَ كُوستاروْنَ كُو دِيكھا تو كہا یہ میرا خدا  
ہے، لیکن جب ستارے چھپ گئے تو اس  
نے کہا: میں چھپ جانے والوں کو خدائی  
کے لیے نہیں پسند کرتا۔ پھر چاند نظر آیا تو  
پکارا تھا کہ یہ میرا خدا ہے، پر جب وہ  
ذوب گیا تو کہا میرا سچا خدا میری ہدایت

فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ الْأَيْلُ رَأَى كُو سُكَاجَ قَالَ  
هَذَا رَبِّيْ جَ فَلَمَّا آفَلَ قَالَ لَا أَحِبُّ  
الْأَفْلِيْنَ . فَلَمَّا أَقْلَمَ الْقَمَرَ بَازْغَأَ قَالَ  
هَذَا رَبِّيْ هَ فَلَمَّا آفَلَ قَالَ لَيْنُ لَمْ يَهُدِ  
نِيْ رَبِّيْ لَا كُونَنْ مِنَ الْقَوْمِ  
الضَّالِّيْنَ . فَلَمَّا أَشْمَسَ بَازِغَةَ

نہ کرتا تو پیغما میں گمراہ ہو چکا تھا! پھر دن کو جب سورج چمکتا ہوا نکلا تو اس نے کہا ہاں یہ میرا خدا ہے کہ یہ سب سے بڑا ہے، لیکن جب وہ بھی غروب ہو گیا تو اس نے اپنی قوم کو مخاطب کیا۔ لوگو! میں ان سب سے تبریز کرتا ہوں جن کو تم خدا کا شریک بناتے ہو۔ میں تمام جھوٹے معبودوں سے منہ پھیر کر اس سچے خدا کی طرف رخ کرتا ہوں جس نے آسمان و زمین کو پیدا کیا۔ میں خدا کا کسی کو شریک نہیں بناتا۔

یہ پہلا دن تھا جب اسلام نے حقیقت انسانی کے چہرہ سے پردہ اٹھایا اور اس نے بتایا کہ اے انسان! تو مخلوقات کا بندہ نہیں۔ تو مخلوقات کا آقا ہے۔ تو ان کے لیے نہیں پیدا کیا گیا۔ وہ تیرے لیے پیدا کئے گئے ہیں۔ تو ان کا غلام نہیں بنایا گیا۔ وہ تیرے غلام بنائے گئے ہیں تو تمام مخلوقات سے اشرف ہے، اور تیری ذات ان تمام مستیوں سے ارفع ہے۔ تو صرف خالق مخلوقات کا بندہ ہے۔ اور تمام مخلوقات کا آقا ہے۔ پھر تو جن کا آقا ہے حیف ہے کہ ان کو اپنا خدا بنائے اور ان کے آگے غلامی کا سر جھکائے؟

وَلَقَدْ كَرَّمَنَا بَيْنِ أَدْمَ وَ حَمَلَنَّهُمْ فِي  
الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ  
وَ فَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا  
نَفْضِيلًا۔ (۱۰۷)

تم نے انسان کو عزت و بزرگی بخشی، اس کو خشکی و تری میں سواری دی، اچھی چیزیں روزی کیں، اور اپنی اکثر مخلوقات پر فضیلت کامل عطا کی۔

اے انسان! دنیا تیرے ہی لیے ہی ہے۔ تو اس کی پرستش نہ کر۔

اَلْمُ تَرَأَنَ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي  
الْأَرْضِ (٢٥-٢٦)

کیا تم نہیں دیکھتے کہ خدا نے جو کچھ زمین  
میں ہے تمہارے لیے سخر کر دیا؟

هُوَا الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ  
جَمِيعًا (٢٩:٢)

خدا وہی ذات اقدس ہے جس نے  
تمہارے لیے تمام زمین کی چیزیں پیدا  
کیں!

بِلَكَمَّ آسَانَ وَزَمِينَ كَيْ سَبْ چِيزِيْنَ تَيرَے هِيَ لَيْ بِيْنَ - تو ان کے لیے نہیں ہے پس  
تو ان کو خدا نہ جان۔

اَلْمُ تَرَوَا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي  
السَّمَوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ (٢٠-٣١)

کیا تم نہیں دیکھتے کہ آسمان و زمین کی تمام  
چیزیں تمہارے لیے خدا نے سخر کر دیں۔

وَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَ مَا  
فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا (٣٣:٣٥)

خدا نے تمہارے لیے آسمان و زمین کی تمام  
چیزیں سخر کر دیں۔

تودریا کو دیتی نہ کہ کہ وہ تو تیری ضروریات کا ایک خزانہ ہے۔  
سَخَّرَ لَكُمْ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلُكَ .  
فِيهِ سَامِرٌ وَ لَتَبَغُوا مِنْ فَضْلِهِ (١١-٣٥)

تمہارے لیے دریا کو سخر کر دیا تاکہ اس  
میں خدا کے حکم سے کشتیاں چلیں اور تم  
اپنے رزق کو تلاش کرو۔

لَهُمَا طَرِيًّا وَ لَتَسْتَخْرُجُوا مِنْهُ حِلْيَةً  
تَلْبِسُونَهَا جَ وَ تَرَى الْفُلُكَ مَوَاحِدًا  
فِيهِ وَ لَتَبَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لَعَلَّكُمْ  
تَشْكُرُونَ (١٦-١٧)

خدا وہی ذات قدوس ہے جس نے دریا کو  
سخر کیا تاکہ تم اس سے تازہ گوشت کھاؤ،  
اس سے اپنی زیب و زینت کی اشیاء کالو،  
اس میں تم دیکھتے ہو کہ کشتیاں پانی کو  
پھاڑتی ہوئی چلتی ہیں، تاکہ اس سے خدا کی  
برکت تلاش کرو، اور اس کا شکر ادا کرو۔

تو حیوانات کو دیوتا نہ سمجھ کر وہ تیرے ہی فائدہ کے لیے مخلوق ہوئے ہیں۔

کشتی اور جانور تھارے لیے پیدا کئے تاکہ  
تم ان کی پیٹھ پر سیدھے سوار ہو، پھر اپنے  
خدا کے احسان کو یاد کرو، اور کہو کہ پاک  
ہے وہ ذات جس نے ہمارے لیے  
ملحوقات کو مسخر کر دیا! ہم اپنی قوت سے ان  
کو مسخر نہ کر سکتے۔

وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا  
تَرَكُبُونَ ۝ لِتَسْتَوْا عَلَىٰ طَهْوَرِهِ ثُمَّ  
تَذَكَّرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا أَسْتَوْيَتُمْ  
عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سَبِّحْنَ اللَّهِيْ سَبِّحْنَ لَنَا  
هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ (۲۳:۱۲-۲۴)

آگ دبی نہیں وہ تو تیرے ہی لیے پیدا ہوئی ہے۔

اللَّهُمَّ جَعَلْ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ  
الْأَخْضَرِ نَارًا (۸۰:۳۶)  
خدا وہ ہے جس نے سبز لکڑی سے تھارے  
لیے آگ پیدا کی!

پھاڑ دیتا وہ کام سکن کیسے ہو سکتا ہے؟ وہ تو خود انسان کے تابع ہے اور خدا کا فرمان بردار  
ہے۔

إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعْهَ يُسَبِّحُنَ  
بِالْغَشِّيْ وَالْأَشْرَاقِ (۲۷:۳۸)  
ہم نے داؤ دنی کے لیے پھاڑ کو مسخر کر دیا  
کرنچ و شام خدا کی تسبیح کریں۔

آفتاب و مہتاب اور دیگر ستارے بھی اے انسان تیرے خدا نہیں، تو خود ان کا خداوندو آقا  
ہے، اس لیے تو ان کو بوجہ نہ کر!

وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ  
دَائِبِيْنَ جَ وَ سَخَّرَ لَكُمُ الْأَيْلَ وَالنَّهَارَ  
تمہارے لیے آفتاب و مہتاب کو مسخر کر دیا  
جو حرکت کرتے ہیں اور اسی طرح رات  
اور دن اور ان کے خواص و مؤثرات کو بھی  
تمہارا تابع فرمان بنا دیا!

وَسَخَّرَ لَكُمُ الْيَلَ وَالنَّهَارَ لَا رات، دن، سورج، چاند سب کو تمہارے  
وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ طَوَالِ النُّجُومُ تابع کر دیا کیونکہ تمام ستارے خدا کے حکم  
مُسْخَرُك بِأَمْرِه (۱۲:۱۶) کے تابع ہیں۔

غور کرو، ایک "مشرک" اور ایک "مسلم" کی زندگی میں کتنا فرق ہے؟ مشرک پھروں سے ڈرتا ہے کہ وہ خدا ہیں، ستاروں سے ڈرتا ہے کہ وہ خدا ہیں، کہنہ اور بوسیدہ قبروں کی ائمتوں سے ڈرتا ہے کہ وہ خدا ہیں، خود انسانوں سے ڈرتا ہے کہ وہ خدا ہیں، لیکن ایک مسلم کا عقیدہ یہ ہے کہ "فاطر السموات والارض" کی ایک ذات کے سواد نیا میں کوئی وجود نہیں جس سے ڈراجائے۔ ایک مشرک اپنے کو دنیا کی ہرشے سے کمزور و حقیر سمجھتا ہے، لیکن ایک مسلم وجود ذات "عزیز و مقتدر" کے سوا خود کو سب سے بلند اور سب سے اعلیٰ سمجھتا ہے، کیونکہ ہر لحظہ اس کے کان میں یہ آواز آتی رہتی ہے۔

وَلِلَّهِ إِنَّ الْعَزَّةَ وَلِرَسُولِهِ عزت صرف خدا کے لیے ہے، اس کے  
وَلِلْمُؤْمِنِينَ (۸:۶۳) رسول کے لیے ہے، اور مسلمانوں کے  
لیے۔

اے مشرک انسان! تو کیوں خدا کے سوا اوروں کی طرف ہاتھ پھیلاتا ہے؟ کیا تو ان میں سے بعض سے بہتر اور بعض کے برابر نہیں ہے؟ اے مشرک انسان! تو کیوں خدا کے سوا اوروں سے ڈرتا ہے؟ کیا وہ بھی تیرے ہی طرح خدا کی مخلوق نہیں۔ اے مشرک انسان! تو خدا کو چھوڑ کر کن سے حاجت برآ ری کی درخواست کرتا ہے؟ کیا وہ خود خدا کے محتاج نہیں؟ پس ایک ہی ہے جس کی طرف ہاتھ پھیلانا ہے، ایک ہی ہے جس سے ڈرنما ہے، ایک ہی ہے جس کے آگے جھکنا ہے، ایک ہی ہے جس کے آگے گزرنا ہے، ایک ہی ہے جس کو اپنے سے بالا تر سمجھنا ہے اور ہاں ایک ہی ہے جس سے حاجت برآ ری کی درخواست کرنی ہے۔

اگر خدا مجھے مصیبت پہنچانی چاہے تو کیا تو  
تمہارے معبدوں جن کو تم پکارتے ہو، اس  
 المصیبت کو دور کر سکتے ہیں؟ اگر خدا اپنی  
رحمت مجھ پر نازل کرنی چاہے تو کیا وہ  
روک سکتے ہیں؟ ہاں کہہ دو کہ خدا ہی  
فُلْ أَفَرَأَهُ يُسْمِ مَا تَدْعُونَ مِنْ ذُونِ  
اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ  
كَشْفُتْ ضُرَّةً أَوْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةً  
هَلْ هُنَّ مُمْسِكُتْ رَحْمَتِهِ فُلْ  
حَسْنِيَ اللَّهُ طَ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ

المُتَوَكِّلُونَ۔ (۳۸:۳۹)

کارشہ بس کرتا ہے، بھروسہ کرنے  
والے صرف اسی کی ذات پر بھروسہ  
کرتے ہیں۔

پس جو مسلم ہے وہ خوددار ہے، کیونکہ خدا کے بندوں میں اس کا کوئی ہمسر نہیں، پھر  
کس سے وہ اپنی ذات کو حقیر کسکھے اور اس کے سامنے جھٹکے؟ اس نے صرف ایک ہی سے اپنی  
ذات کو حقیر کسکھا اور اسی کے سامنے جھٹکا۔

جو مسلم ہے وہ آزاد ہے، کیونکہ مخلوقات میں کون بڑا ہے جس سے وہ ڈرے؟ اس  
نے ایک کو بڑا سمجھا اور اسی سے وہ ڈرا۔

مسلم خدا کے سوا کسی سے کیوں نہیں ڈرتا؟ اس لیے کہ وہ دل سے اعتقاد رکھتا ہے  
کہ:-

خدا کے سوانح و ضر کسی کے ہاتھ میں نہیں۔

دنیا کی ہر قدرت و قوت کا مالک وہی ہے۔

اس کے سوا کسی میں قوت و قدرت نہیں۔

خنثی دعاوں کا سنبھال والا تھا وہی ہے۔

دنیا کی تمام قوتوں کی عنان حکومت صرف اسی کے دست قدرت میں ہے۔

عطائے موت و حیات نقع و ضر صرف اسی کا کام ہے۔

ہماری طرح دنیا کا ذرہ اسی کا حتاج ہے، مگر وہ کسی کا حتاج نہیں۔

پھر کیوں کر ممکن ہے کہ شدائی و خطرات کا مہیب دیوس مسلم کو خوف زدہ بنائے جس کا قلب مطمئن خدا کے سوا کسی سے خوف زدہ نہیں؟ اور کیونکہ ممکن ہے کہ خوف وہ راس اس دل پر قبضہ کر سکے جو خدا کے سوا کسی کے قبضہ میں نہیں؟ اور ہاں کیوں کر ممکن ہے کہ متبرین کی ہیبت و عظمت، جبارہ عالم کا قہر و غصب، سپاہیوں کی تیغ و سنان اور فرعون کا جاہ و جمال اس انسان کو مرعوب کر سکے، جس کی نظر میں یہ سب کے سب ایک دست شل اور ایک عضو معطل سے زیادہ نہیں؟

پھر جس کی یہ حقیقت ہے، کیوں کر ممکن ہے کہ وہ شدائی و خطرات سے خوف کا کر نفرت حق سے باز آجائے؟ اس کا دل راستی اور سچائی کی ختیوں کو دیکھ کر لرز جائے، اس کی زبان قول حق سے خاموش رہے؟ اس کا قدم جادہ صداقت سے متزلزل ہو جائے؟ کیونکہ مسلم کی حقیقت یہ ہے کہ وہ خدا کے سوا دنیا میں کسی سے نہیں ڈرتا، اپنے نقع و ضرر کی باغ اس کے سوا کسی کے ہاتھ میں نہیں دیکھتا۔

پھر کیا یہ صحیح نہیں کہ مسلم فطرتاً خوددار ہے کہ اکثر مخلوقات سے وہ برتر اور بعض کے برابر ہے؟ کیا یہ صحیح نہیں کہ مسلم فطرتاً آزاد اور حر ہے کہ خالق کے سوا وہ کسی مخلوق سے نہیں ڈرتا، کیونکہ قوتوں کا منبع اور قدرتوں کا مرکز اس کی نظر میں ایک ہی ہے۔

**وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ طَوَّانٌ يَمْسَسُكَ بَخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . وَهُوَ الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ طَوَّافُ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ.** (انعام: ۱۸-۲۷)

اگر وہ ضرر پہنچانا چاہے تو کوئی اس کو ہٹانے والا نہیں، اور اگر نیکی و برکت دینا چاہے تو وہ ہر بات پر قادر ہے۔ وہ بندوں پر غالب ہے۔ وہ ہر نکتہ سے آگاہ ہے، اور پر خبر سے واقف ہے۔

## حواشی

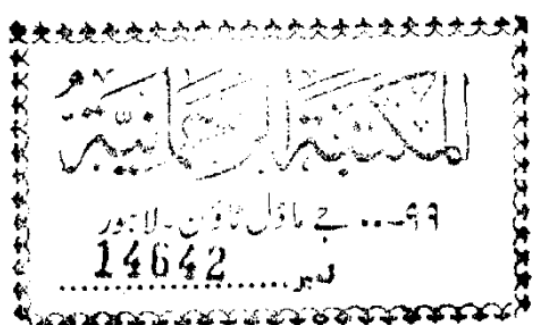
۱۔ ملک عرب دنیاۓ قدیم کے قلب میں واقع ہے، جیسا کہ بعض احادیث میں آیا ہے اور جغرافیہ جدید سے بھی ثابت ہے۔

۲۔ ”امر“ کے معنی عام مفسرین نے امور جنگ کے لیے ہیں، لیکن وہ شخص صدر اول کے لڑپچر سے واقف ہے یقین کرے گا کہ ”امر“ سے عموماً باقتضائے موقع ”حکومت و خلافت“ مراد یا گیا ہے۔ احادیث میں سینکڑوں موقع پر لفظ امر اسی معنی میں آیا ہے، مثلاً ”من يصلح لهذا الامر“ ”لا يصلح عند الامر“ ”ان هذا الامر يسم“ اور بے شمار احادیث صحیح میں یہ استعمال و محاورہ موجود ہے۔ اس بنا پر کوئی جہ نہیں کہ صرف امور جنگ کی تجدید کر دی جائے اور حسب محاورہ صدر اول عام امور حکومت و خلافت نہ مراد لیے جائیں، جیسا کہ بعض ملا نے مراد یا ہے۔ مزید تفصیل کے لیے ایک مستقل مضمون کی ضرورت ہے، تاہم میں ان تمام احادیث کا حوالہ دیتا ہوں جن میں خلافت و حکومت اسلامی کا ذکر ہے۔ ان کو دیکھیے گا تو اکثر جگہ لفظ ”امر“ انہی معنوں میں نظر آئے گا۔ کما لا یخفی علی العلماء باhadیث النبی ﷺ۔

۳۔ یہ آیت کریمہ سورہ عمران کے اس روایت کی ہے، جس میں خدا تعالیٰ نے ظہور و دعوت اسلامی و وجود حضرت رحمۃ للعلمین کو اپناب سے بڑا احسان و لطف فرار دیا ہے اور اس نعمت کی قدر، منزلت کی طرف دنیا کو توجہ دلائی ہے۔ اسی سلسلہ میں فرمایا کہ ظہور و دعوت اسلامی سے پہلے تم لوگوں کی حالت شدت کفر و ضلالت اور اسرار و غلامی سے ایسی تھی، گویا ایک آگ کے گڑھ پر

کھڑے تھے، مگر اللہ نے حضرت رحمۃ للعلیمین کو بھیج کر تمہیں اس بلاکٹ سے بچالیا اور اسی طرح وہ تمہارے سامنے اپنی قدرت و حکمت کی نشانیاں کھولتا ہے، تاکہ تم ہدایت پاؤ (منہ)۔

جان جاک رو سو مشہور فرانسیسی مصنف اور انقلاب فرانس کے محرکین اولین میں سے ہے۔ سے ۱۷۵۶ء میں اس نے اپنے انکار سیاہیا ایک کتاب کی صورت میں شائع کیے۔ اس میں ہر طرح کے استبداد دینی و ملکی کو ظلم و معصیت بتالیا تھا اور جمہوری حکومت کی اہل فرانس کو ترغیب دی تھی۔ جمہوری حکومت کے اس نے متعدد نظام مرتب کیے تھے اور سب کا اولین اصول قوم کے تمام طبقات و جماعتیں میں مساوات قرار دیا تھا۔ سے ۱۷۱۲ء میں پیدا ہوا اور سے ۱۷۹۷ء میں بعالم دیوالگی وفات پائی۔ نغمات موسیقیہ کو بصورت ارقام و خطوط مدون کرنے کا وہی موجود ہے۔





## ہماری دیگر کتب

|          |                                                        |                                                      |
|----------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 150 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | ام الکتاب                                            |
| 200 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | غبار خاطر                                            |
| 200 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | تذکرہ                                                |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | قرآن کا قانون عروج و زوال                            |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | قول فصل                                              |
| 200 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | خطبات آزاد                                           |
| نذر طبع  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | ارکان اسلام                                          |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | مسلمان عورت                                          |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | حقیقت صلوٰۃ                                          |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | ولادت نبوی                                           |
| 100 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | مسئلہ خلافت                                          |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | صدائے حق                                             |
| 70 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | انسانیت موت کے دروازے پر                             |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | رسول اکرم اور خلفائے راشدین کے آخری لمحات            |
| 250 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | آزادی ہند                                            |
| 40 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد                                  | افسانہ ہجر و مصال                                    |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد نے پاکستان کے بارے میں کیا کہا   | مولانا ابوالکلام آزاد نے پاکستان کے بارے میں کیا کہا |
| 80 روپے  | مرتبہ ڈاکٹر احمد حسین کمال<br>مرتبہ جاوید الخنزیر بھٹی | فیضان آزاد                                           |

مکتبہ حمال تیسرا منزل لا ہو  
حسن ماکیت، اردو بازار